

اسلام اور بدلتی دنیا



# اسلام اور بدلتی دنیا

دنیا و حسن فاروقی



ذکر حسین انسٹی ٹیوٹ آف اسلام کا اسٹڈنٹز  
جامعہ علیہ اسلامیہ جامعہ نگر۔ نئی دلی ۱۰۲۵



# فہرست مَضَامِینُ

۱ - مرحوم عابد صاحب (۱۸۹۶-۱۹۷۸)

۹

۲ - اسلامی بیداری

۱۶

۳ - کل مَنْ عَلَيْهَا غَان

۲۳

۴ - چودھویں صدی

۲۹

۵ - اسلام اور مغرب (عہد و سطی قیس)

۳۶

۶ - اسلامی فنڈ امنٹل ارٹ

۴۵

۷ - مسلمانوں کی اخلاقی حالت

۵۳

۸ - اسلامی قاذن

۶۱

۹ - اصلاح و تجدُّد کے حامی اور آن کی اجھنیں

۶۵

۱۰ - اصلاح و تجدُّد کے حامی اور آن کی اجھنیں (۲)

۷۴

۱۱ - اسلام اور مستشرقین - ایک تاریخی سمینار

۸۱

۱۲ - بین الاقوامی قرآن کانگریس

۸۹

۱۳ - یونیفیکیشن چرچ - ایک نیا یسائی فرقہ

۹۶

۱۴ - عربوں کا عروج و زوال

۱۰۵

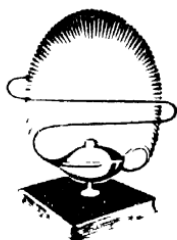
۱۵ - سیکولر نرم اور هذہب

۱۱۳

۱۶ - شریعت اور وقت کے تقاضے

۱۲۱

# جُملہ حقوق محفوظ



۱۱۲۲۴

تقیم کار

صدر دفتر:

مکتبہ جامعہ ملیٹڈ، جامونگر، نی دہلی 110025

شاخیں:

مکتبہ جامعہ ملیٹڈ، اردو بازار، دہلی 110006

مکتبہ جامعہ ملیٹڈ، پرنس بلڈنگ، بمبئی 400003

مکتبہ جامعہ ملیٹڈ، یونیورسٹی مارکیٹ، علی گڑھ 202001

پہلی بار جولائی ۱۹۸۷ء  
قیمت = 21 تعداد 600

برٹی آرٹ پرنس (پرنس پر اسٹریز: مکتبہ جامعہ ملیٹڈ) پودی ہاؤس، دریا گنج، نی دہلی میں طبع ہوئی۔

# ابتداء

پانچ برس ہونے کو آئے ڈاکٹر سید عابد حسین رحوم کے انتقال کے بعد اسلام اینڈ دی مودرن ایج (سماہی انگریزی) اور اسلام اور عصر جدید (سماہی اردو) کی ادارت کی ذمے داری تھے سونپی گئی اور میں جلد باری میں یہ بارہ ماہی اٹھایا، خدا کا شکر ہے کہ میں نے اس ذمے داری کو اب تک خوش اسلوبی سے نبھایا ہے اور اس کا اعتراف اُن لوگوں نے بھی کیا ہے جو عام طور پر سی کے کام کو لپسند کرنے میں جلدی نہیں کرتے۔ اسلام اور عصر جدید کا مقصد یہ رہا ہے کہ مسلمانوں کی توجہ اس عہد کے اُن اہم ترین نکری، علمی، معاشی، سماجی اور اخلاقی مسائل کی طرف مبذول کرائی جائے جن سے خود ان کی زندگیاں متاثر ہیں اور انھیں یہ بتایا جائے کہ یہ مسئلے کتنے ہی پھیپھی کیوں نہ ہوں، اسلامی تعلیمات کی روشنی میں عقل و تدبیر سے کام لے کر حل کیے جاسکتے ہیں۔

اس علمی مجلے میں جو اداریہ میرے قلم سے نکلے ہیں، انھیں اگر غور سے دیکھیے تو چند بنیادی نکات، میں جو تقریباً سب میں مشترک ہیں مسلمانوں



# مرحوم عبدالصاحب

(۱۸۹۶-۱۹۷۸)

جو بادہ کش تھے پُرانے وہ اٹھتے جاتے ہیں  
کہیں سے آب بقاۓ دوام لے ساتی  
پُرانے لوگ اٹھتے جاتے ہیں اور ان کی جگلے لینے والے پیدا نہیں ہوتے  
صورت عالیٰ اگر ہمارے ساتھ یہی رہی تو نہیں کہا جا سکتا کہ ہمارا کیا حال ہوگا  
عبدالصاحب ہمارے بزرگ تھے۔ ایسے بزرگ کہ وہ آج ہمارے درمیان نہیں  
ہیں تو خسوس ہوتا ہے کہ ہم زندگی کی دھوپ میں تنہا کھٹے ہیں اور کوئی شجرہ  
سایہ دار نہیں جس کی چھاؤں میں پناہ لیں۔

جامعہ مولیٰہ اسلامیہ کو بنانے اور با وجود اس کے کچھا معمچھوٹی تھی، اسے  
اعلیٰ معیار کی درس گاہوں کا مرتبہ دینے میں عبدالصاحب کل علمی کا وشوں کا بہت  
زیادہ دخل تھا۔ ان کی تصنیفات و تالیفات ان کے ترجموں اور ان کے قلم سے  
بنکلے مقاولوں اور مضمونوں کی تعداد بہت زیادہ ہے۔ ماہنامہ جامعہ (جامعہ مولیٰہ اسلامیہ  
کا علمی و ادبی رسالہ) کے وہ عرصے تک ایڈٹر رہے۔ اس میں وہ جو کچھ تھے اسے  
ملک کے علمی حلقوں میں بڑی قدر و نظر لت سے دیکھا اور پڑھا جاتا۔ جامسہ میں جو

کے عصری مسائل سے متعلق ہیں اور ان اخلاقی، معاشی اور معاشرتی اقدار کے ترجمان ہیں جن کا سرحد پر اسلامی تعلیمات ہیں۔ خیال آیا کہ ان اداریوں کو اپنے قارئین کی آسانی کے لیے ایک جگہ الگ سے کیوں نہ شائع کر دیا جائے، مزید برآں اس سے یہ فائدہ بھی ہو گا کہ ان اداریوں سے وہ لوگ بھی استفادہ کر سکیں گے جنہیں طویل علمی مضمایں کی محشرخ درحاشی کے پڑھنے کی فرصت نہیں، چنانچہ اب تک کے اپنے اداریوں کا یہ مجموعہ پیش کر رہا ہوں۔ امید ہے کہ یہ محنت را بگال نہ جائے گی، لوگ ان اداریوں کو تسلسل سے پڑھیں گے، ان میں جو پیغام ہے اور خفی یا جلی جونکات ہیں ان پر غور کریں گے اور "ب اندازہ ہمت" "آگے بڑھ کر" گئے توفیق سعادت "کو اٹھا لینے کا حوصلہ کریں گے۔

مکتبہ عامہ ملیٹڈ کے جنرل منیجر جناب شاہد علی خان کا منون ہوں کہ انہوں نے اس کام میں میری بڑی مدد کی ہے۔

ضیار الحسن فاروقی

۱۹۸۷ء ارجو لالی

تھے کہ ہی تو دقت ہے کچھ کرنے کا، اس کی ایک مثال ہفت روزہ "نئی روشنی" تھا۔ ۱۹۷۴ء میں جب فرقہ دارانہ کشیدگی بہت بڑھ گئی اور ہندوستان کے بعض علاقوں میں مسلمانوں کی عبان و مال اور عزت و آبرو کی خاکلت دشوار ہو گئی، تو عابد صاحب نے محسوس کیا کہ فرقہ پرستی کی اس آگ کی لپیٹ میں صرف مسلمان ہی نہیں ہیں بلکہ پورا ملک اور وہ تمام اپنی اقدار ہیں جنہیں اس سر زمین پر تاباں و درخشاں دیکھنے کے لیے ہم نے آزادی کی طلبی لڑی تھی۔ انہوں نے اس طوفان میں مسلمانوں کے پیرا کھڑتے ہوئے اور انسانیت کے پرچم کو سرخوں ہوتے ہوئے دیکھا، اور پھر اپنے درد و اضطراب کو "نئی روشنی" کی شکل میں ظاہر کیا۔ تقیم ہند کے نوراً بعد کے گھپ اندر ہیرے میں اس انبیاء کا اجراء، واقعی روشنی کا منارہ ثابت ہوا، عابد صاحب نے اس کے ذریعے گم کردہ راہ انسانوں کی رہبری کی، ان کے سامنے صحیح صحیح منزل کی شاندی ہی کی اور بتایا کہ اس منزل تک پہنچنے کی سیدھی را کون سی ہے۔ وہ بہت سے لوگ جن کے قدم ڈال گکا گئے تھے، اپنی جگہ جم گئے، وہ جو مایوس و انتشار کا شکار تھے اپنے اندر مستقبل کی طرف بڑھنے کی ہمت پانے لگے اور کتنے ہی "نئی روشنی" کے پڑھنے والوں نے محسوس کیا کہ تخریب کی را ہوں، ہی میں جلد ہی تعمیر کی کریں بھجو گئے والی ہیں۔

عابد صاحب مسلمانوں کے ذہنی جبرود افسردوں کی اور ان کے شدید احساس کرتی کی طرف سے بہت متفکر اور مضطرب رہتے تھے۔ جنھے اکثر وہ اپنی اس فکر مندی اور اضطراب میں شریک کریا کرتے اور کہتے کہ جس ملت کے پاس اسلام کی شکل میں خدا کا وہ عالمگیر پیغام موجود ہے جس نے تاریخ کے اس عہد میں جب مغرب میں ہر طرف اندر چایا ہوا تھا، ایک عظیم اثاث تہذیب کی بنا ڈالی تھی، وہ کیوں آج اپنے آپ کو اس طرح بے چارہ، کم تر اور بخوبی سمجھتی ہے، ایک زمانہ وہ تھا کہ مسلمان اقدام کر کے نئے حالات کا سامنا کرتے تھے اور حُدُمَاتِ صفا و مَاكَدَر کے اصول پر عمل پڑا ہو کر دنیا کے تہذیبی خزانے میں نئی نئی چیزوں کے اضافے کرتے جاتے تھے۔ اور آج

اُردو اکادمی قائم ہوئی تھی اس کے روح رواں عبدالصاحب، ہی تھے۔ ان کی سربراہی میں ملک دبیر و ملک کی بڑی قدر اور شخصیتوں نے اکادمی کے زیر اہتمام بچھر دیے اور تھوڑے، ہی عرصے میں اس کا علمی دفاتر مستحکم ہو گیا۔ اسی طرح کتبہ جامعہ نے اُردو زبان و ادب کی خدمت کی ہے اس میں عبدالصاحب کے ادبی زوق اور علمی ثرثہ بینی کا بڑا حصہ ہے۔ باباً اُردو مولوی عبد الحق کے ساتھ اُنہوں ترقی اُردو کی سرکتہ الاراء انگریزی۔ اُردو کشیری مرتب کر کے انہوں نے اُردو زبان کی ہتھیں باشنا خدمت انجام دی۔ ان کی بعض کتابیوں اور ترجموں نے کلائیکی چیزیت اختیار کر لی ہے اور ان کے نکر و داشن کی ہمہ جہتی ہیں اُن عالموں کی یادداشتی ہے جن کا علم کسی شعبہ علم میں شخص کے باعث مدد ہو کر نہیں رہ جاتا تھا۔ ود صاحب طسز ادیب تھے لیکن ادب کے دارے سے باہر بھی ان کے فکر کی جوانگاہیں ہیں تھیں، ان کے دل میں ملک و ملت کا درد کچھ اس طرح جا گزیں ہو گی تھا کہ اپنی عمر کے آسمانی لمحات تک وہ اس کی چھجن محسوس کرتے رہے۔ وہ اس بات میں حق بجانب تھے اور اس بات کو بار بار اپنی تقریر اور تحریر میں دھراتے رہتے کہ ملک و ملت کی سچی خدمت یہ ہے کہ نوجاںوں کی ذہنی و اخلاقی تربیت اس ہی پر کی جائے کہ ان میں خود اعتمادی اور خودداری پیدا ہو اور وہ اُن اعلیٰ اخلاقی اقدار کے حامی اور سلیمانی بن جائیں جیسیں حکما نے حق، صداقت، حُسن اور عدل سے تعبیر کیا ہے اور جیسیں انبیاء علیہم الصلوٰۃ و السَّلَام نے "نیکر کشیر" کہا ہے۔ مسلمانوں کے حمایات سے وہ نظر میں نہ تھے اور چاہتے تھے کہ مسلمانوں میں ایسے افراد کی تعداد بڑھتی رہنی چاہیے جو جو طرز کے ساتھ آئیں تو کسی روح کو بھی سمجھیں اور اقدیم اور جدیہ، کا ایس خوش گوار انتراج پیش کریں کہ حضرت خضر کے فکری، علمی، سماجی اور اجتماعی تقاضے مسلمانوں کی ترقی کی راہ میں روڑا بننے کے بجائے ان کی فلاح و ترقی کے لیے ہمارا بن جائیں۔ مسلمانوں پر کوئی مصیبیت مُوتی با۔ مساعداً حلال میں انہیں مضطرب، ہر اساح اور شکست خورده پاتے تو عبدالصاحب بے چین ہو جاتے، لیکن وہ اپنے قلب کی بے چینی پر صابر دشکار ہو کر بیٹھ جانے والوں میں نہ تھے، وہ ہمیں

لگتے جا رہے ہیں، ان کے کیا اسباب ہیں اور دوسری طرف اسلام کی تعلیمات کے اس نظر سے گھر اور معروضی مطالعہ کریں کہ وہ ان امراض کی روک تھام اور علاج کے لیے کیا تدبیریں بتاتا ہے۔"

مرحوم کی ایک عرصے سے آرزو تھی کہ وہ اپنے ان خیالات کو ساری دنیا میں اور خاص طور سے مسلمانوں میں عام کر دیں، لیکن انہوں کے ان کی یہ آرزو پوری ہوئی تو کب، جب کہ ان کا آنکتاب زیست لب بام آچکا تھا، کاشش حالات نے اجازت دی ہوتی اور وہ اسلام اینڈ دی مودرن ایج سوسائٹی "کو ۱۹۶۹ء کے بجائے ۱۹۲۸ء میں قائم احمد اس کی طرف سے دونوں رسائل "اسلام اور عصر جدید" اور "اسلام اینڈ دی مودرن ایج" نکال سکتے۔ ۱۹۶۹ء میں بھی اپنے اس مقصد کے لیے انہیں کتنا پاڑ بیٹھنے پڑے، اس کا مجھے علم ہے کیوں کہ میں بھی آغاز کار ہی سے ان کے خیالات و عوالم میں شرکیں تھا، کئی مرحلے ایسے آئے کہم لوگ امید پھوڑ بیٹھے تک شاید ان کا یہ خواب شرمندہ تعبیر نہ ہو سکے گا، لیکن عابد حصلہ مایوس ہو جانے والوں میں سے نہ تھے، وہ جب کسی کام کا ہتھیہ کر لیتے تھے تو اسے تکمیل کی منزل تک پہنچا ہی کے چھوڑتے تھے، آخر کار وہ کامیاب ہوئے، سوسائٹی بھی قائم ہوئی اور رسالے بھی نکلے، لیکن اب ان کی صحت بہت گرچھی تھی، بھر بھی یہ ان کی ہمت د استقامت اور پری میں جوانوں کا ساحوصلہ اور جدوجہد کا کرشمہ تھا کہ تھوڑے ہی عرصے میں ملک دیر دن ملک کی علمی دنیا میں سوسائٹی اور اس کے دونوں رسالوں نے ممتازیت حاصل کرنے۔ ان کے اندر جب تک سکت رہی، وہ ہمیں مالی اعتبار سے مستحکم اور علمی جیشیت سے زیادہ سے زیادہ محترم بنانے کی کوشش کرتے رہے آخر ۳۱ دسمبر ۱۹۶۸ء کی صبح کو دو تین موعود آپنیا اور وہ اپنے پیدا کرنے والے سے جانتے، اور اب ہمارے لیے وہ حق دصداقت کی راہ میں مرٹن کی روشن مثال جھپڑا گئے ہیں، علم و دانش کے وہ چراغ جلا گئے ہیں جن کی نویں ہمیں ہر لمحہ اپنی طرف بُلاتی رہتی ہیں، ذوقِ عمل اور جدوجہد سلسلہ کا پیغام ہمیں ان کے نقش کف پائے ملتا ہے

یہ صورت ہے کہ وہ ہر نئی چیز سے ڈرتے ہیں، اپنے آپ سے ڈرتے ہیں، یہاں تک کہ خود زندگی سے ڈرتے ہیں۔

عبد صاحب ہندوستانی تہذیب و تمدن کے صاحبِ نظر عالم ہونے کے ساتھ ہی عالمی تہذیب کے بھی اسکالر تھے اور اس بات کا گہرا شور رکھتے تھے کہ آج کی عالمی تہذیب جس کا دوسرا نام مغربی تہذیب ہے اور جو نوع انسانی کے سارے درست پرتقابض ہے، ایک شدید بحران میں مبتلا ہے۔ اس کے ایک حصے میں توحید سے زیادہ انفرادی آزادی نے سماجی اور معاشی عدم ساداًت اور روحانی و اخلاقی تسلیک اور بے یقینی پیدا کر دی ہے، اور دوسرے حصے میں حصے سے زیادہ اجتماعی جبر اور اسی کے ساتھ ابڑی روحانی و اخلاقی اقدار کے انکار نے فرد کو بے روح، بے ارادہ اور بے حس میشیں بنادیا ہے اور دونوں حصوں میں صنعتی نظام نے مادی زندگی کے روز افزوں تقاضوں کو ہوادے کر انسان کے سکون قلب کو غارت کر دیا ہے۔ یہی نہیں بلکہ دن دوںی رات چوگنی بڑھنے والی صنعتی پیداوار کے لیے بازاروں کی تلاش نے قومیں باہم سخت رقبابت پیدا کر دی ہے اور سائنس کے ناجائز استعمال سے ہوناک، ہتھیاروں کی ایجاد نے سارے عالم انسانیت کے چشم زدن میں تھس نہیں ہو جانے کا شدید خطرہ پیدا کر دیا ہے۔۔۔ مغرب میں بہت سے اہل نظر اور اہل دل ان بھی انک خطروں کو خسوس کر کے ایسے تصور زندگی کی جستجویں ہیں جو انفرادیت اور اجتماعیت، مادی اور روحانی اقتدار میں ہم آہنگی کی راہ دکھائے۔۔۔ دنیا کے مختلف مذاہب اور تہذیبیں اہل مغرب کی آج کی مشکلوں کو جو کل خود ان کو بھی پیش آنے والی ہیں، حل کرنے میں سر کھپاڑہ ہی ہیں، مسلمانوں کا جو اپنے آپ کو خدا کے عالمگیر پیغام کا بلخ بکتے ہیں، خاص طور پر یہ فرض ہے کہ وہ اس نہم میں اپناروں ادا کریں اور یہ اسی وقت ہو سکتا ہے کہ وہ ایک طرف مغربی تہذیب کا جو عصر حاضر کی نمائندہ ہے گہرا مطالعو کر کے یہ معلوم کریں کہ جو رہگ اسے لگ گئے ہیں اور رفتہ رفتہ سارے عالم انسانیت کو

ٹیک اور اکار کے اس طوفان کا مقابلہ کر سکتے ہیں جو دنیا میں اٹھتا ہوا نظر آ رہا ہے۔

۵۔ اسلامی معاشروں میں تجدید کی تحریکیں کا تنقیدی مطالم۔

۶۔ اسلامی معاشروں کی علمی تعلیمی اور تہذیبی رفتار ترقی کا جائزہ۔

۷۔ ہددستانی مسلمانوں کے معاشرتی تہذیبی معاشری علمی اور تعلیمی مسائل کا جائزہ اور اسلامی تعلیمات کی روشنی میں ان مسائل کے حل سے متعلق موقول تجدیز اور مناسب طریقہ کار۔

۸۔ اسلام سے متعلق مطبوعات پر تبصرہ۔

اس رسالے کے تاریخ میں سے یہ اتحاہ ہے کہ دو اس کے مظاہین کو خدا باتیت سے عالی ہو کر گھری اور بے لگ نظر سے پڑھیں۔ اختلاف رسالے کی ہر جگہ گنجائش ہونی چاہیے لیکن ہماری یہ کوشش ہو گی کہ صرف وہی مظاہین شائع ہوں جو ذائقہ داری، تحقیق، سنجیدگی اور خلوص و نیک نیتی سے لکھے گئے ہوں۔

ہماری دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ ہمیں اس رسالے کے معیار کو قائم رکھنے کی صلات دے اور اپنی بساط کے مطابق اسلام کی، مسلمانوں کی، ملک دوام کی، دنباکی، علم کی اور حق و صداقت کی خدمت کی توفیق عطا فرمائے۔

اہر آن کی یادوں کی دنیا سے ہر لحظے یہ آواز آتی ہے کہ قومی و ملی کاموں کی راہ میں خواہ کتنی ہی اور کیسی ہی مشکلات کا سامنا ہو، رحمت خداوندی سے مایوس ہیں ہوتا چاہیے۔

اس یہ ایخیں یادوں کے سہارے، خدا کی رحمت پر بھروسہ کر کے، شیخ الجامع جناب انور جمال قدوالی کے ایمار اور حوصلہ افزائی پر ذاکر تھیں ان سٹی ٹیوٹ آن اسلامک اٹلیز نے یہ نیصلہ کیا ہے کہ وہ "اسلام اینڈ دی مودرن ایج سوسائٹی" کے دونوں رسولوں کی اشتاعت کا سلسلہ جاری رکھے گا۔ ان رسولوں کے موضوعات بحث دہی ہوں گے جواب تک رہے ہیں۔ البتہ ہم یہ ضرور چاہتے ہیں کہ ہندی مسلمانوں کے معاشرتی تہذیبی، معاشی، علمی اور تعلیمی مسائل پر خاص توجہ دیں اور اربابِ فکر نظر کو ان مسائل پر مناظری نہیں بلکہ معرفتی انداز سے اپنے خیالات کو پیش کرنے کی دعوت دیں۔ اس طرح رسائل کے موضوعات بحث حسب ذیل ہوں گے۔

۱۔ عصر حاضر کی مغربی تہذیب کے مختلف پہلوؤں کا تنقیدی مطالعہ اور ان عناصر کی شان دہی جو اسلام کی روحانی اور اخلاقی تعلیم سے ہم آہنگ ہیں اور مسلمانوں کی جائزوں ہی اور مادی ترقی میں مدد دے سکتے ہیں، خصوصاً سائنس کے داروں، فکر کا تین اور سائنسی انداز نظر کی تشریح اور سائنس کی رقابتی کا جائزہ۔

۲۔ اسلامی تعلیم اور اسلامی تہذیب کے ان پہلوؤں پر بحث جو مسلمانوں کے، ہندوستان کے اور دنیا کے اہم ترین مسائل حاضرہ کے حل کرنے میں مدد دے سکتے ہیں۔

۳۔ مسلمانوں کے ان کارناموں کا ذکر جنہوں نے انسانیت کے علمی اور تہذیبی سرمایہ میں اضافہ کیا۔

۴۔ ان مسائل پر بحث کر اسلام اور دنیا کے دوسرے طریقے مذاہب کس طرح اور کس حد تک مل کر روحانی اور اخلاقی اقدار کے معا ملے میں

## اسلامی بیداری

اس وقت دنیا سے اسلام کے بض ملکوں میں "اسلامی بیداری" کے آنار کچھ اس طرح نہیں ہوئے ہیں کہ ایک بار پھر یہ بحث اٹھ کھڑی ہوئی ہے کہ کیا اسلام میں اس سماجی، معاشری اور سیاسی بحراں کا علاج ہے جس سے دنیا دوچار ہے؟ اور کیا مسلم معاشرے جو خود اپنی جگہ اغلقی بستی، سماجی پہماندگی، معاشری نرولیگی اور سیاسی پر اگندگی کا شکار ہے؟ اپنی اصلاح کر کے اور قرآنی تعلیمات کے مطابق، یہ آپ کو سخنکار کر کے بحراں دانتشار کی ماری دیا کی بہانی کر سکتے ہیں؟ یا کستان اور ایران میں اسلامی نظام کے قیام کے بار بار اعلان کی وجہ سے خاص طور پر یہ سوالات کیے جا رہے ہیں، یورپ و امریکہ کے اخبارات و مانہنے اسے ان سوالات سے بڑی دلچسپی لے رہے ہیں اور بھی، سیاسی علقوں یہ پر بیگنڈا کر کے کہ اسلام آگے بڑھ رہا ہے، عیسائی رینا کو خوفزدہ بھی کر رہے ہیں، خود ہمارے اپنے ملک میں بعض صحابیوں اور اہل قلمبے اس سے میں اپنی طور مندی اور نزع یہ نوع اندیشوں کا اہم کریما ہے، نیز مسلمانوں میں جو صاحب انصاف ہیں اور جنہیں ستم مسلمانوں میں مذہبی اور اصلاحی تحریکوں کے نسبب دفرز سے "انفیت سے" وہ بھی "اسلامی بیداری" کی اس لہر کو ہے نظر غور دیکھ رہے ہیں۔

یہ ایک حقیقت ہے کہ عام طور پر لوگ اپنے اپنے زادی بگاہ سے معاملات و مسائل کو دیکھنے ہیں اور ایک رائے قائم کر لیتے ہیں، کم لوگ ہیں جو انسٹیویوں کو اسی طرح دیکھیں جیسی کہ وہ ہیں۔ ہمارا خیال



ہے۔ لیکن دوسری جنگ عظیم کے بعد ان ملکوں میں جو مسائل پیدا ہوئے وہ پہلے کے مسائل کے مقابلے میں کہیں زیادہ بیچیدہ تھے۔ سیاسی اعتبر سے ان ملکوں میں یہ تبدیلی آئی کہ زمام اقتدار ان کے لئے ہاتھوں میں آگئی اور اسی کے ساتھ وہ تمام ذمہ داریاں بھی آگئیں جو آزاد اور ساڑوں ملکوں کی ہوتی ہیں اور یہ بھاری وجہ انہیں انزاد کو اٹھانا تھا جو اپنے ملک کی سیاسی منہبی اور اصلاحی تحریکوں سے والبستہ تھے۔ یہ دیکھنے میں آیا ہے کہ ہمیشہ ایسی صورت حال میں سب سے زیادہ نقصان ان کاموں اور پروگراموں کو پہنچتا ہے جو منہبی داصلحی نوعیت کے ہوتے ہیں۔ سیاست میں اقتدار اور طاقت کی کشش ہوتی ہے اور عام انسانی کمزوری ہے کہ اقتدار اور طاقت ہی کی طرف لوگ کھنچتے ہیں۔

اس سلسلے میں بعض مسلم مفکرین کا خیال ہے کہ اب زمانے کی رفتار اتنی تیز ہے کہ جب تک یہاںی طاقت اور عکومتی اقتدار حاصل کر کے اسلامی توانیں کا نفاذ نہیں کیا جائے گا، مسلم معاشروں کو اس کا موت نہیں ملے گا کہ وہ اپنے آپ کو اقتدار اسلامی کے ساتھ یہیں ڈھال کر غیر اسلامی انکار اور اقتدار کی 'مداخلت' یا 'اور ان کے مضط اثرات کے نفاذ کی رک نکام کر سکیں' خاص طور پر جب ان کی ترقی و اشاعت میں دنیا کی عظیم سیاسی اور فوجی طاقتیں بھرپور حصے رہی ہیں بادی النظر میں تو یہاں یہاں کی ربات مقول معلوم ہوتی ہے، لیکن بنیادی طور پر ہم اس نقطہ نظر سے متفق نہیں ہیں اور ہمارے خیال میں روحِ اسلام سے بھی اسے مطابقت نہیں ہے۔ ہمارا مٹاہبہ اور تجربہ ہے کہ ان معاشروں میں جہاں 'نظام اسلام' کی کسی خاص 'تغیر' کو حکومت کے جریتے نافذ کرنے کی کوشش کی گئی ہے، انتشار ہی پیدا ہوا ہے اور ان کے افراد میں نافعانہ رہی ہے، ہی نے راہ پائی ہے۔ اسلام کا اولین نقصہ تو یہ ہے کہ وہ خدا اور بندے کے درمیان ایسا رشتہ قائم کرنا چاہتا ہے جو بے نوث اور بے غرض ہو، تعلق بالشہر میں جہاں ایک طرف یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کی قدرت سب پر محیط ہے، دہیں یہ بھی ہے کہ اس کی رحمت عام ہے اور اس رحمت بیکار میں محبت کا وہ لطیف جو ہر بھی شاہل ہے جس کا عکس قلب پر پڑتا ہے تو ان کی پوری پوری قلب ماہیت ہو جاتی ہے۔ اس طرح، اس نوع کا تعلق بالشہر حکومت کے جبرا در تشدد سے نہیں پیدا ہو سکتا۔ اور جب تک بندوں کا خدا سے یہ گہرا تعلق قائم نہیں ہو جاتا، اخلاص اور صدق دل پر بھی کوئی اسلامی معاشرہ، جو صحیح محوال میں اسلامی ہو، قائم نہیں ہو سکتا۔ پھر جہاں حکومت کے جبرا در استیاد کو ادیت حاصل ہو جائے، وہاں خیال دعیید کی آزادی اور اخلاقی اقدار کا احترام باقی ہمیں رہتا۔ حکومت میں طاقت کا عنصر شامل ہے جسے تو نافذہ سے تغیر کیا جاتا ہے، لیکن اس طاقت کو صراط مستقیم پر رکھنے کے لیے نہ درجن ہے، حکومت

ہے کہ 'اسلامی بیداری' کی موجودہ کیفیت و کیت کا ایک اہم سبب یہ ہے کہ اب جب کہ ایشیا اور فرقہ کے سلم مالک ایک طویل عرصہ کے بعد مغرب کی سیاسی بالادستی اور سماجی غلبہ سے نجات حاصل کر سکے ہیں، ایک بار پھر اس بات کے لیے کوشش ہیں کہ اسلام کو اپنی سر زمین پر مستحکم اور مضبوط کیجیں یہ خواہش اور یہ کوشش بے جا بھی نہیں کہ ان ملکوں کی زبان و ادب، تاریخ و ثقافت، اخلاق اور رسم درواج پر اسلامی تعلیمات و اقتدار کی گہری چھاپ ہے اور اس سے بڑھ کر یہ کہ ان مالک کے مسلمانوں کی ایمانیات و روحانیات کا دوسرا نام اسلام ہی ہے۔ خلاہ ہر ہے کہ جب پوری زمین کا تور اسلام ہی ٹھیک ا تو پھر اس کے استحکام کو معاشرہ کے تمام مسئللوں میں اور یہت کا درجہ ٹکا گا۔ دوسرا اہم سبب اس صورت حال کے پیچے دشیدر دمل ہے جو مغربی تہذیب کی نفس پر شانہ شدیگی کے خلاف اب عام ہوتا جا رہا ہے اور خود مغرب میں صاحب بصیرت اور حساس افراد اپنی تہذیب کی بنیادی کمزوریوں کا بھرپور احساس رکھتے ہیں۔ ہمیں یہ بھی معلوم ہے کہ مغرب میں نئی نسل کے لوگ اپنی تہذیب اپنی مساجد دریئے نظام سے مطلع نہیں ہیں اور ان میں خاتم نبی کے نعمانیوں اور دکھلوں کی ہے جو یا تو مشیات کے خواب اور ماحول میں گم ہو کر رہ جانے ہی کو اپنے رو حانی و ذہنی انتشار کا مادا بکھر نہیں ہیں یا پھر مغربی طرز زندگی سے اوب کرا پتے قلب و نظر کی تکین کے لیے کسی اور طرز زندگی اور فلسفہ حیات کی تلاش میں سرگردان نظر آتے ہیں۔ اس لیے یورپ اور امریکہ کے حالات کا مٹاہہ و تجربہ کرنے کے بعد ہاں کی درس گاہوں میں تعلیم پائے ہوئے نئی سل کے سلم دانش دردوں، داکھلوں، انجینئروں اور دوسرے پیشوں سے تعلق افراد میں جن کا عقیدہ اور یقین یہ ہو کہ اسلام ایک ایسا مذہب ہے جو مادیت اور روحانیت کے ماہین ایک خوشگوار انتراج کی بشارت دیتا ہے۔ اگر مغربی تہذیب و انکار کے خلاف کوئی رد عمل ہو تو ہمیں نہ تو تجھب ہونا چاہیے اور نہ بہت زیادہ گھبرا لٹھنا چاہیے۔ ہمیں چاہیے کہ اس صورت حال کا ہمدردی اور سنجیدگی سے مطالعو اور سُلُک کی اصل نویت کو سمجھنے کی کوشش کریں۔

جس زمانے میں سلم مالک پر مغرب کا سیاسی اقتدار قائم تھا یادہ سیاسی طور پر مغرب کے زیر اثر تھے، مسلمانوں کی مذہبی و اصلاحی تحریکیں ریادہ خال اور موثر تھیں اور ان کا اثر نیچے کی سطح تک بھی پہنچتا تھا۔ ان کے بہترہ رہنا اور کارکن مخلص اور دیانت دار تھے اور دل و جان سے اپنے ہم مذہبیوں کی اخلاقی و معاشری اصلاح کے کام میں بیگنے ہوتے تھے۔ ان کی محنت را یگان نہیں گئی۔ اس کے مفہد نیچے بھی نکلے اور آج کی اس 'بیداری' میں ان لی محنت کا بھی جہت کیوں حصہ

تو اسیں اجتماعی بھک مدد و سکھنے والے اسلام کی کوئی مضید خدمت اب جام ہیں دے رہے ہیں۔ اس عہد جدید میں اسلام کو اس نظریہ سے نہ دیر نہ ممان نہیں ہے کہ بعض لوگوں نے ر عمل کے طور پر اسی طرح کی ایک تحریک تصور کیا ہے کہ اشتراکی تحریک اور انہوں نے اسی نفع پر اپنے خیالات اور طریقہ کار کو ترتیب دینے کی کوشش کی اس پر مسٹر زادی کہ ان لوگوں نے مسلم معاشروں کو اسی بندھے ٹکے نصوات کے مطابق ڈھانے کا بیڑا اٹھایا جو عہد و میں مسلم معاشروں میں رائج تھا۔ دوسری جنگ عظیم کے بعد جب اسلامی دنیا کو مغربی سارے راجہ سے یا کسی آزادی نصیب ہوئی تو اس طرف توجہ کم گئی (اور بعض لوگوں میں تو بالکل کی اسی نہیں گئی) کہ میثت پر اب بھی مغرب کی بالادی قائم ہے۔ اسلامی دنیا کے ایک بڑے حصہ میں معاشر خوشحالی کے آثارہ بہاب پیدا ہوئے یعنی تیجہ یہ کہا کہ اس خوشحالی کا فائدہ صحیح مہذب میں خوب اسی کو پہنچا اور کشیر مقدار میں درآمد کی ہوئی چیزوں اور فوجی معاشری اور تجینگی مہرین اور شیروں کے جلو میں مغربی تہذیب اپنی اچھائیوں اور برائیوں کے ساتھ حکمران طبقے اور دولت مندوں اور خوشحالوں کے نئے طبقے بھی پرچھا گئی۔ پھر ان لوگوں میں دولت کی تقسیم غیر منصفانہ ہی رہی اور استھصال کی نئی نئی شکلیں سامنے آئیں۔ قدم شہروں کی آبادیاں صنعت اور کاروبار کے فردرغ کے سبب بہت بڑھ گئیں اور نئے صنعتی شہر بھی آباد ہوئے۔ اس نام ڈولپنٹس کا اثر یہ ہوا کہ ان تہروں کی زندگیاں پیسیدہ بن گئیں اس باتی تعلقات کی ایسی صورتی پر پیدا ہوئیں جو پہلے کبھی نہیں تھیں، امیری اور نزدیکی کا مرق بڑھتا ہی رہا اور دولت سمٹ کر جن ہاں انہوں میں پہنچی ان کی تعداد کم ہوتی رہی۔ ایسی صورت سے ضرورت تھی کہ یہ سے معاشرہ کی معاشری اس باتی تعلیمی اور اخلاقی اصلاح کی کوشش کی جائے اور اپرے سے دولت کی تقسیم منصفانہ اور پیچے اسلامی اصولوں کے مطابق ہوتا کہ خوشحالی کی برکتیں ان گھروں تک بھی پہنچیں جہاں فردو فاقہ کے سبب عام طور پر اندر ہی رہتا ہے۔ یعنی یہ سب کچھ ہوا اور وہ رو حاصلی تربیت بھی جو ایک توازن سماج کی تشکیل کے لیے ضروری ہے، دریں عقامہ کا تتمہ بھکر نظر انداز ہوئی رہی اور کچی مزابی زندگی جو اسلام کا بنیادی نصب العین ہے، قصہ پاریمہ بکھلی گئی۔ ظاہر ہے کہ یہ صورت حال حاس مسلم فوجوں کے دلوں پر ایک بوجھ، اسی ہو سکتی ہے اور اگر وہ اس بوجھ کو اٹھا کر پھیک دنیا چاہیں تو اس میں جرأت اور تعجب کی کوئی بات نہیں، یعنی افسوس اس بات کا ضرور ہے کہ اسلامی تحریکوں کے فتا مذین نے مسلمانوں کے اس ر عمل سے سیاسی فائدہ اٹھانے کی کوشش تو کی یعنی اسے وہ کسی تعمیری و اصلاحی راستہ پر نہ ڈال سکے۔ ہمیں جو تشویش ہے وہ یہی ہے کہ اس بے ساختہ اور برجستہ ر عمل کے پیچے

کوئی دلے افراد اور پوری مشینری اسلامی تعلیمات کے رہنمی میں زنگی ہوئی ہو اور حکومت کا مزاج روچ اسلامی سے مطابقت رکھتا ہو۔

یا کستان اور ایزان میں نظام اسلامی کے قیام کے لیے جو جوش و خروش پایا جاتا ہے اس کی تدبیج اتریسے فوجیے کھوکھلے ہن کا احساس ہوتا ہے۔ عام خور پر خوف سے لوگوں کی زبانیں تو بند ہیں لیکن دل میں وہ نظام اسلامی کی موجودہ تعبیرات اور اس طریقہ کا رکون پسند نہیں کرتے جو ان تعبیرات کو عمل میں لانے کے لیے اختیار کیا گیا ہے اور اپنے گھر دل میں وہ ان پر تقدیم کرتے ہیں۔ یہ صورت اخلاقی اعتبار سے بھی غیر اطمینان خش ہے اور سیاسی اعتبار سے بھی۔ اور یہ بات ہم ان لوگوں کے بارے میں سیکھ رہے ہیں جو دل سے مسماں ہیں، خدا، رسول، قرآن، آنحضرت اور ملائکر پر ایمان رکھتے ہیں اور یہ بھی مانتے ہیں کہ اس دنیا میں ان کے اعمال کا حساب کتاب بھی ہو گا۔ ہمارے خیال میں تو قانون الہی یہ معلوم ہوتا ہے کہ پہلے معاشرے میں خاصی تعداد میں ایسے افراد تیار کیے جائیں جو یہ نفس ہوں جو خدا سے ڈرتے ہوں، جو اپنے قلب و نظر کو پاک رکھتے ہوں ان تمام برائیوں سے جو حجاب بن جاتی ہیں تقویں انسانی اور اُن اعلیٰ اخلاقی اقدار کے ماہین جن سے زندگی میں حُسن پیدا ہوتا ہے، جو حدد اُنہوں کو پہچانتے ہوں اور ظلم کے تصور سے ڈرتے ہوں، جو چاہتے ہوں کہ سب کے ساتھ انصاف ہو اور ظالموں اور غیر مصنفوں کے خلاف خواہ دہ ان کے اپنے ماں باپ بھائی بند ہیں کیوں نہ ہوں، اگاہ بن جاتے ہوں۔ ہم جب یہ کہتے ہیں کہ سب کے ساتھ انصاف ہو، تو ہمارا مقصد اس سے سماجی انصاف بھی ہے، دولت کی مناسب و سفیحانہ تقسیم بھی ہے اور ظلم کی شکل بھی جو معاشری و سیاسی استھان کی مختلف صورتوں میں اکثر مذہب کے نام پر بھی روکھی رہا رکھی جاتی ہے۔

اسلام کوئی سیاسی تحریک ہیں ہے اور اس کا مرکز اصلی کوئی 'اسٹیٹ' نہیں۔ اسلام ایک مذہب ہے اور مذہب کا بنیادی مقصد اصلاح انسان ہوتا ہے۔ افسوس ہے کہ دنیا کے بعض مسلم معاشروں میں سیاست جو دین کا صرف ایک اضافی حصہ ہے، دین کا اعتقادی حصہ بن گئی ہے۔ اسلام میں قوانین مقصود بالذات نہیں بلکہ ان سے معاشرے کی تنظیم میں کام لیا جاتا ہے اس طرح کہ معاشرہ کی استعداد و صلاحیت کے بقدر وہ اس میں نافذ کیے جاتے ہیں، لیکن ہم ریکھتے ہیں کہ قانون اسلامی کے نفاذ اور عدم نفاذ کو ایمان و کفر اور جنت و جہنم کا مسئلہ بنادیا گیا ہے اور اسی یہ ہمارا خیال ہے کہ اسلام کو "جسکے سیاست گری" کا نزہہ بنادینے والے یا اسلام کو بعض

# کُلِّ مَنْ عَلَيْهَا فَان

۶۷۔ ستر بر کو جماعت اسلامی کے بانی اور دنیا سے اسلام کے مشہور اہل قلم مولانا سید ابوالاعلیٰ مودودی کا امریکہ کے شہر بیفلو کے ایک اپسال میں انتقال ہو گیا۔ مرحوم دہاں علاج کے سلسلے میں قیم تھے۔ ان کے انتقال سے جو جگہ خالی ہو گئی ہے وہ آسانی سے بھری نہ جائے گی۔ اس لحاظ سے یہ ایک بڑا نقصان ہے۔ اللہ تعالیٰ ان کی مغفرت فرمائے اور پہماندگان کو صبریل عطا کرے، آمین۔

مولانا مودودی نے، برس کی عمر پلی۔ سن بلوغ کو پنج کر جس طرح انہوں نے تعلیم حاصل کی اور جس محنت اور دیدہ ریزی سے انہوں نے اپنی علم کی پیاس بھجائی وہ قابلِ رشک ہے۔ ان کے سوانح بگار کے یہ ان کے ذہنی ارتقان میں وہ سب کچھ مل جاتا ہے جو ایک اعلیٰ درجے کے صاحب طرز مصنف اور ایک ممتاز شخصیت کی خصوصیت ہوتی ہے۔ ان کا اسلوب منفرد تھا اور ان کے قلم میں بڑی قوت تھی۔ ان کا کارنامہ یہ ہے کہ انہوں نے اپنے زور قلم سے مسلمانوں ہند میں اپنا ایک خاص مقام پیدا کیا اور اپنی جودت فکر سے دنیا سے اسلام کی ایک ممتاز فکری قوت بن گئے۔ انہوں نے بہت سوچا اور بہت کچھ لکھا، ان کے بعض خیالات سے اہل نظر علماء نے اتفاق نہیں کیا اور ان کی بعض رائیں روایت سے بفادت سمجھی گئیں، لیکن اس کے باوجود ان کے فلکی چھاپ جدید اور قیم تعلیم یافتہ طبقے کے خاصے بڑے حصے پر بڑی اور گہری

کوں گھری فکر نہیں ہے اور اندریشہ ہے کہ کہیں عمل اور رد عمل کا کوئی ایسا سلسلہ نہ شروع ہو جائے۔  
جز مسلم معاشروں کی مزید تباہی کا سبب بن جائے۔

ہمارا خیال ہے کہ ایران اور پاکستان میں، اور اسی طرح دوسرے مسلم ممالک میں بھی، نہ تو یعنی اسلامی زندگی کے قیام کے لیے کوئی تینی خیز کام ہوا ہے اور نہ سماجی و معاشری اصلاح کی طرف توجہ کی گئی ہے۔ آج بھی اسلامی اصولوں کے مطابق ایک مستحکم اور متوازن معاشرہ کی طرح ڈالی جاسکتی ہے، یہ ہمارا عقیدہ ہے لیکن ہم یہ بھی سمجھتے ہیں کہ اس کے لیے ہمیں اپنے ان تمام سماجی، معاشری اور قانونی اور ادالوں، کا جائزہ لینا ہرگا جس کی بنیاد تو اسلامی ہے لیکن اور کسی تغیری میں وہ بہت سے خارجی عناصر بھی شامل ہیں جو ان اداروں کے ارتقا کے ساتھ، وقت کے لیکن مرحلے تک، ان کا ایک ضروری حصہ ہن گے۔ پھر ایسا ہوا کہ ان کا ارتقا رک گیا اور اس حالت پر صدیاں بیت گیں اور جبود تعطیل کی کیفیت طاری رہی۔ زمانہ اور زمانے کے تفاوتے بدلتے رہے اور یہ ادارے اپنی جگہ اسی طرح بچ رہے۔ اور اب جب تک قرآن و حدیث کی اصولی تعلیمات کی روشنی میں ان کا جائزہ نہیں لیا جاتا اور ان میں ضروری اصلاح نہیں کی جاتی، اس دور میں سچے اسلامی معاشرے اور اس کے مقول اور متوازن اداروں کی بنیاد نہیں رکھی جاسکتی۔ مسلم ممالک، خاص طور سے ایران اور پاکستان میں اس طرف خاص توجہ کی ضرورت تھی۔ انہوں نے کہ ان ملکوں میں اس طرف سے پوری غلطت برقرار کی ہے اور جو افراد اقتدار میں ہیں وہ خود جبود، تعصیب اور تنگ نظری کے شکار ہیں۔

انکار دنیویات کے طوں پر تحدی کیا اور یہ بتایا کہ یہ جو ان نظریات کے جلویں سیاسی نظام، معاشری نظام وغیرہ کی مرادب کئی اصطلاحیں ساخت آرہی ہیں، ان کی بنیادیں اتنی ہی کوکھلی ہیں جتنے کوہ نظریے جن پر ان کی اساس ہے۔ اور اگر نظام، ہی کی بات ہے تو اسلام خود ایک مکمل نظام حیات اور ایک بے عیب ضابطہ نہیں ہے۔ مولانا مرحوم نے اپنی اس بات کو اس قدر جرأت، استقامت اور بلند آہنگی سے پیش کیا کہ اس سے تاثر ہونے والے مسلمانوں کے تاریک اور بخوبی زیوں نہیں ہوتے آپ پر اور اپنی ایمانیات پر ایسا اعتماد پیدا ہوا کہ اگر ایک طرف یہ مغربی تمدن کی تابناگ سے مرعوب نہیں ہو لے تو دوسری طرف وہ نسلی اور اصلی سماں کی نہریت میں غلو کرنے لگے، دنیا کے ترمیم سیاسی و معاشری نظریوں کی بنیادی کمزوریوں کو اٹاٹکاٹ اور مسلمانوں کو یشنسلزم کے فتنے کی طرف تباہ کرتے ہوئے اجڑا دہ اٹھیں یشنسلزم بوسی اسلام یشنسلزم، مولانا نے حکومت الیک کے اسرار و خواص اس طرح کھو لے اور اس کے قائم کرنے والوں کی خوبیتیں اس طرح بیان کیں کہ ان کے تاثریں کا ایک خاص ذہن بن گیا اور جماعتی مسلمان، دوسرے مسلمانوں سے الگ اپنے آپ کو اعلیٰ دارانہ بخونے لگے۔ انہوں صاحب کا جو ایک فرقہ مہموم تھا اور جو صدیوں سے مسلمانوں کے معاشرے اور ادبیات میں متدالیں رہا، اس نے اب ایک سی صورت اختیار کر لی۔ تیجہ یہ ہوا کہ رفتہ رفتہ ہندوی مسلمانوں میں ایک خاص مکتب نکل اور ایک خاص خریک و جود میں آگئی جس کے اثرات دور کس نتابت ہوئے۔ یہاں تک کہ مولانا مو، روی کی جو تحریریں دوسرے سلم مالک میں ہی انگریزی اور دیگر زبانوں میں ترجمہ ہو رہیں، دباؤ بھی ان کا خاصاً اثر ہوا۔ اور یہی وجہ ہے کہ دنیا سے اسلام میں ان کی دفات کو ایک بڑا سائمنہ تصور کیا گیا ہے۔

اس عہد جدید میں تقریباً تمام مصلیبین نے تعلیم اور اجتہاد سے متعلق کچھ ذکر کیا ہے، تصرف کے بارے میں بھی انہوں نے اپنے خیالات کا انہصار کیا ہے۔ یہ بات متفقہ میں اور متوسطین میں بھی ملتی ہے۔ مولانا ابوالاعلیٰ مودودی نے بھی ان موضوعات پر لکھا ہے۔ ظاہر ہے کہ یہ وہ امور ہیں جن پر اختلاف رائے ناگزیر ہے: بیچ کی راہ صیح راہ ہے، یا مکن درحقیقت بیچ کی راہ ہے کیا اس کی تلاش میں اخلاق ایک مریخان مریخ حلقت ہی۔ ایک محدود رہتا ہے۔ یا انہار رائے ہوتا اگر انہار رائے مخف فرد یا ایک مریخان مریخ حلقت ہی۔ ایک محدود رہتا ہے۔ یا انہار رائے باشاطر ایک مکتب نکو اور تحریک بن جائے تو اخلاق شدت اختیار کرتا ہے اور صفت آرائی ہونے لگتی ہے۔ کچھ ایسی، ہی

پڑی اخوصاً جدید تعلیم پائے ہوئے نوجاں کا ایک بڑا بحث اُن سے کافی تاثر ہوا یہ وہ طبقہ تھا اور یہ طبقہ اب بھی ہے جو اگر مولانا مودودی کی تحریریں نہ پڑھتا تو غالباً اسلامی عقائد و تعلیمات پر اُسے وہ اعتماد حاصل نہ ہوتا جو ذہنی و نظری تسلیکین سے حاصل ہوتا ہے۔ اس فناٹ سے رکھیے تو مولانا مودودی نے اپنی تحریروں سے وہی کام لیا جو کبھی اسلام کے متكلیکین کی نمایاں خصوصیت تھی۔

غورستے دیکھئے تو مغرب کے ملدانہ انکار کے مقابلے میں مولانا مودودی نے جو معرفت اختیار کیا اور اپنے خاص اسلوب نگارش سے پورا پورا کام لے کر اردو زبان میں جس طرح اپنے مونتہ کی دضاحت اور اشاعت کی وہ درحقیقت انھیں خیالات کی بازگشت ہے جنھیں اپنے اپنے انداز پر عرب دنیا میں منتشر ہے۔ رشید رضا اور سلفیوں نے اور ہندستان میں ملادر شبیلی، ابوالکلام آزاد اور اقبال نے پیش کیا تھا۔ اپنی اس راستے سے مولانا مودودی روحوم کے مرتبے کر گئیں کرنا چاہتا ہوں کہ ہر صلح اور ہر مفکر جو مسلمان ہے اور جس کی رگ دپے میں اسلام کی خانیت سرایت کیے ہوئے ہے وہ کتاب دستست سے الگ ہو کر کوئی اور بات ہمیں کہہ سکتا۔ وہ جب بھی فلاخ دصلاح کی طرف گلائے گا تو کتاب دستست، ہی کی طرف گلائے گا وہ حب بھی انسانوں کے روحانی و اخلاقی امراض کا مراوا پیش کرے، گا تو اسی نیخی کیما سے پیش کرے گا جسے خدا کا ایک محبوب بندہ غار حراستے انسان کی بستی میں لایا تھا، جب بھی وہ انسانی معاشرہ کے فساد اور بجاڑ کی ظلمتوں کو دور کرنے کے لیے اٹھئے گا تو اس کے ہاتھ میں کتاب دستست، ہی کی روشنی ہوگی۔ اور یہ سب وہ اس لیے کرے گا کہ وہ اسلام کو نظرت انسانی سے محل نور یہم آہمگ تصور کرتا ہے اور اس کا یہ ایمان ہے کہ اس ان کے بنائے ہوئے نظریوں میں مادیت اور روحانیت کے ماہین کبھی وہ توازن فام ہی نہیں ہو سکتا جو دین نظرت کی خصوصیت ہے۔ انسان کا بنایا ہوا ہر نظریہ یک رخا ہو گا جو اس کے مادی اور روحانی مطابوں کو یکسان طور پر پورا نہیں کر سکتا۔

اگر صورت یہ ہے تو پھر سوال پیدا ہوتا ہے کہ آخر دہ کون سی بات ہے جس کی بنا پر اہل الرائے مسلمانوں کے ایک بڑے طبقے نے مولانا مودودی کی دفاتر کو دنیا سے اسلام کے ایک بڑے سانچے سے تبیر کیا ہے۔ بیرے خیال میں اس سانچے میں سب سے پہلے تو یہیں ان کے خصوص اسلوب نگارش، اقدامی موقوفت، جدید علز اسندال، اور علمی انداز بیان کو خراج عقیدت پیش کرنا چاہیے۔ ان بحیماروں نے یہیں بوکر انہوں نے مغرب کے ملدانہ

### تحقیقات نامعتبر ہیں۔

مولانا مودودی ہندوستان میں تھے تو اُک صاحب معاشرے کی تفکیل کے لیے کوشاں تھے اصلاح معاشرے کے بعد ہی حکومت الہیہ یا اسلامی حکومت کا قیام ممکن نظر آتا تھا۔ مسلم نیشنلزم کی بنیاد پر پاکستان کا دباؤ عمل میں آیا تو وہ بھی رفتہ رفتہ اسی طائفی سیاست کا شکار ہو گئے جس کی انہوں نے پُر زور مخالفت کی تھی۔ اب مقصود یہ قرار پایا گے غیر اسلامی طریقہ کارہی سے ہی، کسی طرح حکومت کی بائگ ڈرہا تھی میں آئی چاہیے، پھر شرعی قوانین کے نفاذ کے بعد حکومت اسلامی ہو جائے گی۔ یہ ایک طلاق کی قلب ماہیت تھی جماعت اسلامی (پاکستان) کی اور اس سلسلے میں بعض ایسے مرتکب پیش آئے جب مولانا اور ان کی جماعت کے نظریات اور پاکستانی سیاست کے حالات کے باہم تصادم ناگزیر ہو گیا، یہ مولانا نے ایسے تمام مطلوب میں جماعت کی سرگزیریوں کا جواز حکمت عملی، کی اصلاح کی صورت میں پیش کیا۔ میرا خیال ہے کہ مولانا مودودی اور جماعت اسلامی دونوں کے لیے نظریاتی سطح پر اس صورت حال میں ایک سخت آزمائش تھی اور اس کا تجھے منوی اعتبار سے جماعت کے حق میں اچھا نہیں بھلا۔ ضرورت تھی کہ پاکستان پہنچ کر وہ حکمرتی اقتدار کو جماعت کی طرف منتقل کرنے کی کوششوں کے بجائے، پاکستان کے سلم معاشرے کی اصلاح کا ہم تیز تر کر دیتے اور اس کی بنیادوں کو اسلامی ہنج پر مضبوط تر کرتے تاکہ اس سوسائٹی میں اسلامی حکومت سماں بھہ اٹھانے کی صلاحیت پیدا ہو جاتی، بینیگر اسلام کی ملگی اور مدنی زندگی اور ترتیب نزول قرآن کے گھر سے مطابع سے ترتیب کا رکا اُلوہی خصوبہ کچھ اسی طرح نظر آتا ہے۔ یہ میں ایسا نہ ہو سکا اور جماعت اور اس کے نہایت ذہین اور خداداد صلاحیت کے حامل قائد کی توانائیاں خانوی درجے کے امور پر مرکوز ہو کر رہ گئیں۔

مولانا مودودی اب اس دنیا میں نہیں رہے، یہ میں ان کا نام باقی رہے گا اور ان کی جماعت، ان کے پر ڈرام کو جاری رکھے گی۔ اس سلسلے میں ہر مکتب نظر کے لوگوں میں ان کے انکار و نظریات پر بحث، بھی جاری رہے گی۔ میرا اندازہ ہے کہ جس رفتار سے یہ بحث چلے گی اُسی رفتار سے مولانا مودودی کے نظر کی خصوصیات اُبھر اُبھر کر سامنے آئیں گی کیوں کہ ان کے نظری اور تصنیفی کارنامے ایسے نہیں ہیں جنہیں لوگ جلد بھول جائیں گے۔ یہی کارنامے ان کی یادگاری میں جو زندہ رہیں گے اور مولانا مرحوم کو بھی زندہ رکھیں گے۔

صورت تقلید، اجتہاد اور تصور سے متعلق مولانا مودودی اور ان کی جماعت اور دوسرے علماء کے مابین پیدا ہو گئی۔ مولانا مودودی اور جماعت اسلامی نے ان امور سے متعلق اپنے موقف کو صحیح بھیسا اور دوسرے علماء نے جن میں اکثر صاحب نکر و نظر ہیں، اور جن میں کئی ایسے ہیں جو عرصے تک مولانا مودودی کے ہمزا اور دوست راست رہے ہیں، ان کے موقف کی کمزوریاں واضح کیں، ایسا بھی ہوا کہ فرقہین میں بحث اتنی قلیل رہی کہ دونوں طرف سے تاخوشن گواریوں کے مظاہر سے بھی ہوئے۔ یہ درحقیقت ایک نکری کش کش ہے روایت پر استقامت اور روایت سے بغاوت کے مابین۔ یہ فیصلہ تو راخ العلم حضرات کریں گے کہ اس استقامت اور اس بغاوت کی حدیں کیا ہیں۔ لیکن میں اس فکری کشا کش کو زندگی کی عالمت تصور کرتا ہوں۔ زندگی کشا کش کے سہارے ہی آگے بڑھتی ہے، یہ نہ ہو تو جامد اور معطل ہو کر رہ جاتی ہے۔

اسلام میں دین کا ایک خاص تصور ہے جس میں عبادت کو مرکزی جیتیں اس لحاظ سے حاصل ہے کہ اس کے ذریعے خدا اور بندے کے درمیان ہر آن اور ہر لمحہ اس تعلق کی تجدید ہوتی رہتی ہے جسے قرآن کریم میں سورہ الاعراف کی اُس آیت میں بیان کیا گیا ہے جس کا ترجمہ یہ ہے:

”اور جب آپ کے رب نے اولاد آدم کی بیت سے ان کی اولاد کو نکالا اور ان سے ان ہی کے متعلق اقرار یا کیا میں تھا را رب نہیں ہوں؟ سب نے جواب دیا گے کیوں نہیں؟“

اسی طرح رب اور الابھی قرآنی کلمات ہیں اور ان کی اسلامی تعبیرات و تشریکات موجود ہیں جن پر صدیوں سے اجماع ہے۔ رسول اللہ کے صحابہ کرامؓ کے مقام و مرتبہ سے متعلق بھی مسلمانوں کے سواد غلط کا ایک اجماع ہے۔ مولانا مودودی نے دین، عبادت، رب اور الہ کی اسلامی اصطلاحات کو نیا مہموم دینے کی کوشش کی۔ صحابہ کرامؓ سے متعلق جو اجماع رہا ہے اس سے ہٹ کر چلنے کا ارادہ کیا، حدیث کی جانب کے معا ملے میں ذوق کو میار تھی بنانا چاہا اور بعض کمزور اور بے بنیاد شہادتوں کو بقول کر کے اپنی کتاب خلافت و ملوکیت میں صحابہ و تابعین کی تقاضہت و دیانت کو مجرد رجح کیا۔ میرے نزدیک یہ وہ باقی ہیں جن سے، ان کے علم و نفضل کے اعتراف اور ان کی دینی خدمات کے اخترام کے باوجود، ان کی کم تکمیلگاہی اور فکری کمزوروں کی شاندیہ ہوتی ہے۔ ان باقیوں سے یہ بھی واضح ہو جاتا ہے کہ ان کے بعض علمی اصول ناقص اور ان کی بعض

# چودھوی صدی

اسلامی یکلندڑ کے ۱۳۹۹ سال پورے ہو گئے اور اسال ماہ ذی الحجه کی آخری تاریخ چودھو سو برس پورے ہو جائیں گے۔ گذشتہ سال ہی سے اسلامی دنیا کے مختلف مقامات سے اس سلسلے میں لشیخ اور اطلاعات موصیل ہو رہی ہیں جن سے مسلمانوں کے اس عزم کا پتہ چلتا ہے کہ وہ پندرہویں صدی کا استقبال ہے جو شو خودش اور بڑے نیک احادوں کے کنہا چاہئے ہیں، اسی کے ساتھ ہی وہ غالباً اپنی تاریخ کی اضفی کی صدیوں کا جائزہ بھی لینا چاہئے ہیں، کافرنسوس، سیناروں، کتابوں کی طباعت اور قرآن کریم کی تعلیمات کی اشاعت کا پروگرام بھی ہے، غرضن گو ناگوں تقریبات منعقد کرنے اور ان کے توسط سے پوری دنیا کو اسلام کی تعلیمات کی گونج سے معمور کر دینے کا منصوبہ ہے۔ عہد حاضر میں کام کرنے کا ایک طریقہ یہ ہے، بشرطیکہ لوگوں میں اخلاص ہو، نبود و نشانش کے جذبے سے دل پاک ہوں اور صرف اللہ اور رسول کے لئے کچھ کر جانے کی تڑپ ہو، مجھے تو کبھی کبھی یہ محسوس ہوتا ہے کہ چودھو سو برس کی مدت پوری ہو جانے پر خوشی اور سرست کے جشن منانے کا منصوبہ کوئی ایسی اہم بات نہیں جس کے لئے لاکھوں کروڑوں کی رقم صرف کی جاتے، خاص طور پر ایسی صورت میں جب کہ آج کل صدی منانے کا ایک فیشن سا ہو گیا ہے۔ خدا کے میرا احاسن غلط ہو اور دنیا بھر کے مسلمان سادگی اور انکساری اور اس جذبے کے ساتھ پندرہویں صدی کا استقبال کریں کہ انھیں آینہ اپنے آپ کو اسلام کی کچی تعلیمات کے مطابق ڈھالنا ہے،

مکمل نہیں دلوں رمضان المبارک کی آخری تاریخ کو مولانا عبد السلام قدوالی ندوی جو اسلام اور عصر جدید کی مجلس ادارت کے ایک اہم رکن تھے، ہمیشہ کے لیے ہمیں واضح مفارقت دے گئے۔ وہ دارالعلوم ندوہ العلماء کے فاضل تھے اور انہوں نے جامعہ ملیہ اسلامیہ میں بھی تعلیم حاصل کی تھی۔ ندوہ میں وہ استاد تھے اور کچھ دن اردو صحافت میں بھی گزارچے تھے۔ جامعہ ملیہ اسلامیہ میں وہ برسوں استاد اسلامیات اور ناظم دینیات رہے۔ وہ بہاں بھی رہے اور جس منصب پر بھی نہ رہے، انہوں نے اپنا کام نہایت خوبش اسلوبی اور فرض شناسی سے انجام دیا۔ جامعہ ملیہ سے ریٹائر ہونے کے بعد وہ دارالعسکفین میں شریک ناظم ہو کر چلے گئے اور ندوہ کے تعلیمی و تدریسی کام کو بھی متمدد تعلیمات کی خصیت سے دیکھتے رہے۔ ان کی شخصیت میں ایسی جاذبیت تھی کہ ان کے ساتھی ان کے گروہ میں رہتے تھے۔ انہیں لمحے کا نہایت اچھا سلیمان تھا اور بونے میں بھی ان کی اپنی منفرد شان تھی۔ صحیح اور سلگفتہ اردو لکھتے اور عبارت میں ایسی روانی ہوتی کہ پڑھنے والا کوہر ہو کر رہ جاتا۔ گفتگو یا تقریر کرتے تو بڑے نرم ہیجے ہیں، درحقیقت اس سلسلے میں ان کی پڑتال تیر سادگی اور براہ راست انداز بیان سننے والوں کا دل جیتا یتیا۔ میں نے ایسے مقدار کم دستخط ہیں کہ کم سے کم لفظوں میں ایسے موثر انداز میں بات کہہ دیں کہ چوٹ دل، ہی پر لگے اور جی چاہے کو تقریر ابھی جاری رہے۔

مولانا عبد السلام قدوالی مرحوم نہایت بے غرض اور نیک نفس انسان تھے۔ دلوں کی پاسداری اور ایک خوشگوار و صندلداری ان کی شخصیت کا حصہ تھا۔ وہ ایک دیسخ النظر دیدہ و در اور بلند پایہ عالم تھے۔ قرآن، حدیث، فقہ اور تاریخ اسلام پر ان کی نظر گھری تھی۔ مزاج میں رواداری اور خیالات میں تو سچھا اس لیے جدید تعلیم یافتہ طبق بھی ان کی مجلس میں بیٹھتا اور استفادہ کرتا۔ جامعہ ملیہ اسلامیہ میں ہمیشہ سے مختلف انجیال لوگ رہے ہیں، مولانا مرحوم بھی طفقوں میں مجبو د مقبول تھے۔ جسم کے دن مسجد میں ان کا جو اردو خطبہ ہوتا تھا، جدید اور قدیم دنوں طرز کے پڑھنے لکھنے لوگوں میں پسند کیا جاتا تھا اور لطف یہ ہے کہ عوام بھی اسے پسند کرتے تھے۔ میرے نزدیک یہ کمال کی بات ہے۔ اپنی دسخ النظری سے انہوں نے کبھی یہ فائدہ نہیں اٹھایا کہ روایت سے سرو اخراج کریں۔ اس سے ان کے تحریکی کا بھی اندازہ ہوتا ہے۔ آج وہ ہم میں نہیں ہیں تو بہت یاد آتے ہیں۔ ان کی وفات سے نکر و عمل کی خود مند خالی ہوئی ہے اس یہاں صلاحیت کا عالم شاید ایک عرصے تک میسر نہ آئے۔ اشر تعالیٰ ان کی مفارقت فرمائے اور ہم سب کو صبر جیل کی توفیق عطا کرے۔

بہلے ہی مغرب کی سیاسی و اقتصادی و تہذیبی بالادستی قائم ہو چکی تھی اور پوری دنیا نے اسلام اس کی زدیں تھیں، ایک وقت وہ کھا جب مسلمانوں نے پھیل کر مغرب کو اپنی زدیں لے یا سمجھا، اپسین کی فتح کے بعد انہوں نے فرانس کے جنوبی اور جنوب مغربی حصے اور اٹلی کے جنوبی حصہ پر اپنے اثر و اقتدار کا پر جنم لہا اور کپورے بحیرہ روم کو اپنی دنیا کی ایک بھی بنالیا تھا۔ صلیبی جنگوں میں یورپ نے بہت باتھ پر مارے کہ بحیرہ روم اور بحیرہ قلزم پر اس کا اثر قائم ہو جانے، لیکن اسے منہ کی کھانی پڑی۔

انیسویں صدی کے نصف آخر میں صورت حال بدلت چکی تھی، ایک سلطنت عثمانیہ تھی جو خود اپنے ہی تضادات کا شکار تھی، لیکن اس کے باوجود جب تک بن پڑا اس نے مزاحمت کی، آخر میں اس کے بھی ٹکڑے ٹکڑے ہو گئے۔ مغرب گوناگون ملکی تہذیبی سیاسی اور اقتصادی انقلابات سے گزر کو اب بے پناہ توانائیوں کے ساتھ سامنے آیا تھا جنہیں وہ ایشیا اور افریقیہ میں بکھر دیا چاہتا تھا، لیکن یہاں اس کی راہ میں وہی اسلامی دنیا حائل تھی جس کی اجازت کے بغیر کبھی بحیرہ روم میں اس کے چہار نہیں جل سکتے تھے۔ اس نے صلیبی جنگوں کو فراموش نہیں کیا تھا، اس لئے اس صدی کے آغاز میں کبھی جب وہ مقابلہ ہوا تو نئی سائنس اور ٹکنیلوژی اور روش امکانات سے معمور اقتصادی تفاصیوں کی زبردست طاقت کے ساتھ اس میں ایک قسم کا وہ مذہبی جوش بھی کھا جس کے منظاہرے کچھی صدیوں میں اس کی طرف سے ہو چکے تھے۔ ادھر اسلامی دنیا کمزور تھی، اور ہر بحاظ سے گزر تھی، اس کی سب سے بڑی کمزوری یہ تھی کہ اس میں کسی اعلیٰ مقصد اور اس کے لئے سب کچھی کگذر نے کا جاندہ ہے یکسر مرفود رکھتا، اسلام کا نام سب لیتے رکھتے لیکن اسلام کی سچی روح اور قوت محکم کا عام نقدان رکھتا، کچھ باتی احتلافات نے اس کی جڑوں کو کھو کھلا کر دیا تھا اور دنیا نے اسلام کے مادی وسائل بوسیدہ اور بہت محدود رکھتے، نتیجہ یہ ہوا کہ مُسلم علاقوں ایک ایک کے مغرب کے حکوم بن گئے۔ جو علاقوں سیاسی طور پر آزاد رہے وہ بھی مغربی تہذیب کے غلام رکھتے۔ سیاسی اور اقتصادی مکملی کے ساتھ سب سے بڑی صیبیت یہ آئی کہ مغربی استعمار نے ایک طرف تو یہاں ای مشریپوں کی بھروسہ بہت افزائی کی اور دوسری طرف جدید تحقیقی

ملتِ اسلامیہ کو دنیا کی ایک بااثر روحانی اور مادی طاقت بنانا ہے اور تاریخ انسانی میں ایک بار پھر وہی اخلاقی اور تہذیبی رول ادا کرنا ہے جو اسلام کی ابتدائی صدیوں میں ہمارے اسلاف نے ادا کیا تھا۔ غور سے دیکھئے تو ایک مسلمان کی روزمرہ کی عبادت کا جو نظام ہے اس کا ایک بنیادی مقصد یہ ہے کہ انسان کو ہر آن اپنی عبادت کا احساس لے سے اور ہر لمحہ اس کی نظر میں اعمال پر اس طرح رہے کہ وہ دیکھے کہ اُس کا کوئی قدم اشکن بنائی ہوئی راہ سے نہیں ہوتا۔ مسلمان صبح کو بترے امتحان ہے، سورج نکلنے اور دنیا کا کار و بار شروع کرنے سے پہلے ہی خدا کے حضور میں حاضر ہوتا ہے، دوپہر کو ذرا دام لے کر ظہر کی نماز ادا کرتا ہے، اس کے بعد پھر مشاغل حیات کی ہستکامہ آرائیوں میں بھی وہ عصر اور مغرب کے وقت اپنے پیدا کرنے والے کی بارگاہ میں سر بجود ہو جاتا ہے، پھر سونے سے پہلے وہ عشاء کی نماز پڑھتا ہے اور اپنی دن بھر کی سرگرمیوں کا جائزہ لیتتا ہے، اپنی خطاؤں پر استغفار کرتا ہے، اپنے اچھے کاموں پر خدا کا شکر ادا کرتا ہے اور کل کے لئے نیک ارادوں کے ساتھ تسبیح و تحمید کرتا ہوا سو جاتا ہے۔ ہمارے اسلاف کا طریقہ یہی تھا اور انہوں نے دنیا میں ایک انقلاب بریا کر کے تاریخ کے دھارے کو ہوڑ دیا تھا، جس نظام عبادت میں ہر آن اور ہر لمحہ اپنی زندگی کا جائزہ لیتے رہے کی تعلیم ہو، اسی کی تعلیم ہو، اسی کا جائزہ لیتے اور آئندہ صدی میں کوئی ہمیں باشان کارنا مرد انجام دیے کا نیک ارادہ کر لینے کا معاملہ داستان بستون و کمپن کی صیر آرائیوں کی یادداشتہ کرنا ہے۔ لیکن جلیسے تمام صدیوں کا نہ ہی، جو دہمیں صدی ہی کا ایک مختصر جائزہ لے لیا جائے، اسی کے چنان ہم نقوش اپنکو سامنے آجائیں اور دیکھا جائے کہ اس وقت ہم کہاں کھڑے ہیں اور آئندہ ہمیں کس طرف جانا چاہیے۔

مذہبی، روحانی، اخلاقی، سیاسی، اقتصادی اور تہذیبی اعتبار سے قوی و سلطی کی صدیوں سے ہم کو جو کچھ ملا سختا مجموعی طور پر اس کی سماںیاں خصوصیت بجود رکھتا اور جبود تعطل کی جو خرابیاں اور کمزوریاں ہوتی ہیں وہ اہل نظر پر ہامہ ہیں۔ جو دہمیں صدی کا آغاز ہے (۱۹۸۰ء)

ہوا تو شکست و ریخت دنیا نے اسلام کا مقدر بن چکی تھی۔ اس صدی کے شروع ہونے سے

ہندیب ہوتی تو اس طوفان میں خس و خاشک کی طرح بہہ گئی ہوتی۔ لیکن واقعات نے ثابت کر دیا کہ اسلامی تہذیب کی بنیادیں ہنایت مفہومیات ہیں، اس کا تصور کائنات، اس کی ایامیاں اس کے دینی افکار و عقائد بن میں ایمان بالغیب کو جو اپنی جگہ سے کسی بھی نسلنے والی چنان کی مانند ہے، مزکیت حاصل ہے، ایسے مستحکم ہیں کہ معنوی اعتبار سے یہ سب مل کر خود ایک ایسے سیل کی طرح ہے جو ہر سیل کو، خواہ دکھی طرف سے آئے اور کسی روپ میں آئے، نہ صرف یہ کہ سعام لیتا ہے، روک دیتا ہے بلکہ اس کا منہ پھیر دیتا ہے۔ اور بہ بات میں جذباتیت سے عاری ہو کر ایسی حقیقوں کے پیش نظر کہہ رہا ہوں جھیں ان آنکھوں نے تاریخ کے اور اقی میں پڑھا اور مستاہدات کی دنیا میں دیکھا ہے۔ یہاں اس کا موقع نہیں کہ مستاہدات و افکار کے چہرے سے پر دہا کھایا جائے۔

ہر تہذیب کی طرح مغربی تہذیب میں شروع ہی سے داخل کشاکش کی ایک فضنا تھی، اس پر مستادیہ کہ تہذیب ایسا ہیت کے ایک تکمیلی عنصر کے باوجود دیکھنی تھی، اسیں روح انسانی کی تسلیکن اور انسان کی داخلی آرزومندی کے باراً اور ہونے کا سامان نہ تھا، اس میں اتنا بھی تو نہ تھا کہ یہ انسان پر انسان کے ظلم و جور کو سیشہ کے لئے ختم کر سکتی، یتیجہ یہ ہوا کہ پہلی جنگ عظیم کے آتے آتے اس کے داخلی تضادات ابھر کر اس طرح سمنے آگئے کہ ایک طرف تو ۱۹۱۴ء میں روس کا اشتراکی انقلاب روشن ہوا اور دوسری طرف جس قوتوں کو اس نے خود جنم دیا تھا، اکھیں قوتوں کے سامنے یہ اپنے آپ کو بے لبس پانے لگی۔ دوسری جنگ عظیم کے بعد مغرب اس طرح پسا ہوا کہ اکھیں قوتوں کے نادی و سائل کا محتاج بن گیا جھیں کبھی اس نے غلام بن کر لوما تھا۔ مسلم مالک ایک ایک کے آزاد ہوئے اور ایشیا و افریقیہ میں مسلمانوں میں ایک نئی زندگی کے انمار پیدا ہوئے۔ لیکن سائنس اور میکنولوژی کی یورپناک ترقی کے سبب اب دنیا سہی کہ بہت مختصر ہو گئی تھی۔ مغربی دنیا اور اشتراکی دنیا کے مابین نیوکلیاری اسلحوں کی تیاری کے لئے جو دوڑ شروع ہوئی، اس کے نتیجہ میں امریکی اور روس دو بڑی ملاتیں وجود میں آگئیں اور دونوں میں اپنے سیاسی و معاشری نظام اور اپنی تہذیبی اقدار کے تحفظ کی کوشش کے ساتھ یہ کشمکش بھی شروع ہو گئی کہ دنیا کے

کے پرده میں جان بوجھ کر اسلامی تبلیغات کو مسح کر کے پیش کرنے کا منصوبہ بنایا، قرآن، سیرت رسول، قانون اسلامی اور تاریخ اسلام، بھی کچھ اس علمی سازش کا شکار ہوئے، انگریزی، جرمن، فرانسیسی، اسپینی، اطالوی اور ڈچ زبان میں جو لشیخ تیار ہوتا رہا وہ نظری طور پر علم و تحقیق کے نئے معیاروں کے مطابق توزیع رکھا گرحتی ہے میں حقائق کے اعتبار سے اس میں بہت کمزوریاں تھیں۔ لیکن ان کمزوریوں کی نشاندہی وہی صاحب نظر علماء کر سکتے تھے جن کی نظر قدیم ماذدوں اور تفسیر حديث، فقہ اور سیر کی کتابوں پر گہری تھی اور جو ما تھی ہی اسلام کے دینی نظام کے صحیح مزانج اور سچی روح سے پوری طرح واقعہ تھے۔ استعماری طاقتیوں نے حکوم یا مروعہ مسلم مالک کو جو اسکوں، کامیاب اور یونیورسٹیاں دیں ان سے نکلے ہوئے مسلمانوں کے لئے، اگر انھیں اسلام سے متعلق کچھ جانتے کامشوق ہوتا تو یہی کسی یونیورسٹی زبان میں لکھا گیا تا تحریر ہوتا، افسوس تو اس کا ہے کہ متعاقبی زبانوں میں لکھنے والے مسلم مصنفوں بھی زیادہ تر ایسی کتابیں یامضامیں لکھتے جن میں مرجوبیت نہیں ہوتی، تقابل ہوتی یا اعتماد کا پہلو غالب ہوتا ہر سے اور خانقاہیں جہاں قدیم کتابوں کا چرچا ہوتا، وہ اس بیغار کے سامنے آپ کو سوتتے کمزوری اور بے سبی کی حد تک دفاعی موقف میں پاتی تھیں اور نئی نسل ان کی طرف نکاہ غلط انداز بھی دالنے کے لئے تیار رہتی ہیں۔ اسلام خود اپنے ہی وطن میں غریب الوطن تھا۔

یہ عجیب بات ہے کہ اس صدی میں سیاسی خاوا پر بھی اور تہذیبی و نمہی بھی خاوا پر بھی، جن زمانے اسلام نے طوفان مغرب کا مقابلہ کیا، ان کی طریقی تعداد انھیں بوری نشیسوں پر مشتمل تھی جنہوں نے مکتب و مدرسے کی چھائیوں پر بیپیکر تعلیم حاصل کی تھی۔ مراکش سے لے کر انڈونیشیا تک کم و بیش ہر ٹک میں یہی جماعت مغرب کے سیاسی و تہذیبی استعمار کا مقابلہ کر تی نظر آئے گل۔ یہی گدایاں عشق تھے جنہوں نے حکوم مسئلہ نوں کو آئینہ ایام میں ان کی شاندار تاریخ اور ان کے عظیم الشان کاروں کی تصویر دکھانی اور یہی وہ شاہان بے کل تھے جنہوں نے سیاسی علاقی اور تہذیبی مرجوبیت و حکومی کے تاریک دور میں اسلام کی نشأۃ ثانیہ کی بنیاد رکھی۔ صنعتی انقلاب کے بعد مغربی تہذیب جس شان و شوکت اور جس جاہ و حشم کے ساتھ پڑھی اور پڑھی اور جس قوت اور تولناہی کے ساتھ اسلامی دنیا ریجھا گئی، اسلامی تہذیب کے علاوہ کوئی اور

ساری دنیا نے اسلام کو ہلاکر رکھ دیا۔ یہ واقعہ ہر لحاظ سے عجیب ناک ہے۔ مسلمانوں میں ارباب بھیرت یقیناً ہوں گے۔ انھیں چاہیئے کہ اس المناک واقعہ کی تھوں تک ہو چکی اور یہ کہ مسلمان نہ ہجائیں کہ رازِ خداوی ہے یہ کہ نہیں سکتی زبان

دوسرے افسوس ناک واقعہ یہ ہوا کہ افغانستان میں روس کی فوج داخل ہو گئی جہاں عجیب پھان لپنے ملک اور اپنے عفیدہ کی آزادی کے لئے جان کی بازی لگائے ہوئے ہیں۔ یہ واقعہ بھی اپنے مضرمات کے لحاظ سے نہایت اہم ہے، اس نے اسلامی دنیا کو ایک بڑے چھپیدہ بخراں میں بنتا کر دیا ہے۔

لیکن ان تمام باتوں کے باوجود مم اس بات پر خوش ہوتے اگر دنیا نے اسلام کی اسلامی تحریکیں روح مسلمان کے اضطراب کی سچی ترجیح ہوئیں اور ان سے بندہ مومن کا ازار، اس کے دونوں کی تیپش اور اس کی شبوں کا گذار، اس کا مقام بلند اور اس کا خیال عظیم۔ یہ سب کچھ آشنا ہوتا اور یہ تحریکیں اشد کا ہاتھ بن جاتیں اور مسلمان آج کی اس دُکھ بھری دنیا میں اس قابل بن جاتے کہ خیر امت کا قرآنی لقب ان پر صادق آتا۔ اب تک ان تحریکوں کے سلسلے میں جو کچھ سامنے آیا ہے وہ کچھ امید افزایا نہیں ہے۔ ایران میں اسلامی انقلاب ہوا تو مسلمانوں میں توٹی کی ہم درگی اور یہ امید بند صلی کہ ایران جس کا ذہن روایتی نور پر تحریزیا تی ہے، کتاب و سنت کی روشنی میں اسلامی نظام کی کوئی ایسی تعبیر میں کرے گا جس سے قدیم اور جدید دونوں کے تقاضے اس خوشنگوار ہم آسمانی کے ساتھ پورے ہوں گے کہ مغرب اور مشرق، شمال اور جنوب سبھی کو اپنے درد کا مدار اور مل جائے گا۔ لیکن اب تک کی اطلاعات و معلومات کے پیش نظر ایسی کوئی صورت نظر نہیں آتی، ایران کے مذہبی رہنماؤں کی تقریبی سننے یا تحریریں پڑھئے تو مغرب کے خلاف ایک جذباتی رد عمل کے سوا اور کچھ نہیں۔

اب سوال یہ ہے کہ کیا پندرہویں صدی ہجری کا استقبال اسلامی دنیا اس عزم کے ساتھ نہیں کر سکتی کہ وہ اسلامی بیداری کی اس ہر کو جو آج پائی جاتی ہے اور جس کے سچھے چدیوں صدی کے زمانے اسلام کی عملی کوششوں اور فکری کاوشوں کی شاندار روایات ہیں، صنانے نہ ہونے دیں گے اور اسے نکر و عمل کی ایک ایسی بہت کی طرف لے جائیں گے جہاں یہ بڑھتے

بڑے سے بڑے حصہ پر اسی ایک کا اثر قائم ہو جائے۔ ظاہر ہے کہ ان دو بڑی طاقتیوں کی اس کشمکش میں وہ مسلم مالک جو ابھی ابھی غیر وطن کی غلائی یا بالادستی سے آزاد ہوئے تھے اور جنہیں ابھی اپنی روحانی و اخلاقی امیراث کو از سرتو ترتیب دے کر مستحکم کرنے کا موقع بھی نہیں ملا سکتا۔ اپنی ہری سیاسی ہنگامہ آرائیوں میں مبتلا ہو گئے۔ پہلی جنگ عظیم کے دو ان مغرب نے اسلامی و نیا اور خاص طور پر برباد دنیا کی پیٹھ میں با فراغ اعلان کی شکل میں جو خنجر بخونکا تھا، وہ دوسری جنگ عظیم کے بعد اسرائیل کی صورت میں زہر ہیں کبھی تواریں کر سامنے آیا اور اس کا رخوں آشنا میں روس اور امریکہ دوں برابر کے شریک رہے۔ اسرائیل کے قیام نے عرب دنیا کو ایک سی آزمائش میں مبتلا کر دیا، اور یہ آزمائش ابھی باقی اور جاری ہے۔

دوسری جنگ عظیم کے بعدی حقیقت بھی ظاہر ہوئی کہ دنیا کے اسلام کا ایک بڑا حصہ تدریجی و سلسل سے مالا مال ہے، خاص طور پر پیشہ دل کا بہت بڑا ذیरہ اس کے پاس ہے۔ رفتہ رفتہ یہ بات بھی داشگاف ہوئی کہ پیشہ دل یعنی تیل ایک ایسی قوت ہے جو دنیا کی سیاست پر بڑا ہم اثر ڈال سکتی ہے، اور اس کا خطرہ بھی محسوس کیا جانے لگا کہ نہ صرف تیل کا ذیرہ رکھنے والے ملک جنگ کی تباہ کاریوں کا شکار ہو سکتے ہیں بلکہ پوری دنیا یعنی دھماکے کی زد میں ہے۔ تیل پیدا کرنے والے ملکوں میں دولت بھی بے پناہ آئی جس سے ان ملکوں کا معبارِ زندگی اونچا ہوا اور ایک بڑے طبقہ میں خوشحالی پھیلی۔ لیکن ایک دوسرے زاویہ نگاہ سے دیکھئے تو ان ملکوں میں دولت کی فراوانی ایک عذاب بنتی جا رہی ہے کیونکہ اس کا فائدہ صیحہ معنوں میں مغرب ہی کو پہنچا ہے اور کثیر مقدار میں درآمد کی ہوئی چیزوں کے ساتھ جن میں صنعتیات سے زیادہ تیعتات ہوتی ہیں، فوجی، اقتصادی اور تکنیکی ماہرین اور مشیروں کے جلوہ میں مغربی تہذیب کے اثرات حکمران طبقہ اور دولتمندوں اور خوشحالوں کے نئے طبقے، سمجھی پر پڑ رہے ہیں اور ان ملکوں میں نظامِ عیشت اسلامی اصولوں سے بہت دور جاڑا ہے۔ یہ وہی بات ہوئی کہ کیا تقدیر نے اسی دن کے لئے تنکے چڑائے تھے کہ جب نیٹن بن کر تاریخ ہو جائے تو کوئی آئے اور اس میں اگ لگا دے۔

چودھویں صدی اپنے اختتام کی دہیز پہنچی تو خانہ کعبہ کی تقدیسِ خجروح ہوئی جس نے

# اسلام اور مغرب

## (عہد و سلطی میں)

عہد و سلطی میں اسلام اور مغرب کے تعلقات کی تشكیل میں کوت کوں سے خاص عوامل کا ذریعہ تھے، ان سے مختلف صدوں میں تعلقات کی نویسیت کس طرح متاثر ہوئی رہی اور پھر مغرب کے تہذیبی ارتقا میں معمولی طور پر اسلام کا کیا رول تھا، ہمارے مورخوں اور عالموں نے ابھی اس موضوع پر کوئی بالاسعیاً مطالعہ نہیں پیش کیا ہے۔ سائنس، فلسفہ، شعر و ادب، آرٹ اور فن تعمیر وغیرہ ایسے موضوعات ہیں جن پر اسلامی تہذیب کے اثرات کے بعین اچھے مطالعہ مل جاتے ہیں، لیکن عہد و سلطی کے مغرب کے طرز فکر، تہذیب و ثقافت، ندیمی اصیحتا اور سیاسی انقلابات کے بھی اسلامی تعلیمات اور مسلمانوں کی فکری کاوشوں اور علمی کارناموں کے کیا اثرات کا ذریعہ ہے ہیں، ابھی اس کا بھرپور جائزہ نہیں لیا گیا ہے۔ یہ جائزہ مکمل ہو جائے تو ہم یہ سکب گے کہ جدید مغربی تہذیب کے ارتقا میں، جواب عالمی تہذیب بن گئی ہے اسلام کا کیا اور کتنا حصہ رہا ہے۔ ابھی پورے ایک سو سال بھی نہیں گذرے کہ صورت حال یہ تھی کہ یورپ اور امریکہ کے اسکالر اسلام سے متعلق جو کہتے تھے اس میں بہت کچھ تعصب اور جانبداری ہوتی تھی، مغرب میں آج بھی جبکہ اسلام کا مطالعہ بڑی حد تک معروضی نقطہ نظر سے کیا جا رہا ہے، کم لوگ ایسے ہیں جو اپنے تہذیبی درستی میں اسلام کے اثر کی کیفیت اور نسبیت کا اعتراف کرتے ہوں، عام طور پر اس بات کو نظر انداز کر دیا جاتا ہے یا اسے وہ جیت

بڑھتے وہ عالم فون جائے گی جو عاج پر وہ تقدیر میں سویا ہوا ہے، یہ عالم نے اسلام کی نشأۃ ثانیہ کا فقط عز درج ہوگا۔ مغرب اور مشرق ہر طرف سے ایک چیخ ہے۔ عالی سیاست بڑی پیچیدہ ہو گئی ہے اور اس نے دنیا کو ایک ایسے مقام پر لا کر کھڑا کر دیا ہے جہاں مکمل تباہی در بر بادی ہے، مغربی تہذیب جس کی ایک شکل اشتراکی تہذیب بھی ہے، اخلاقی اعتبار سے دم توڑ رہی ہے، ایسے میں دنیا کے تمام مسلمانوں کا جو قرآنی اعلان کے مطابق خدا کے حملگیر بیغام کے مبلغ ہیں، یہ فرض ہے کہ وہ مغربی تہذیب اور اشتراکی تہذیب دونوں کا گھر امطا العکر کے معلوم کریں کہ ان کی بیماریاں کیا ہیں کیونکہ یہ بیماریاں اب پورے عالم انسانیت کو لاحق ہوتی بارہی ہیں، اور کچھ یہ دیکھیں کہ ان بیماریوں کے کیا اسباب ہیں، یہ پہنچ لگ جائے تو ہمارا یقین ہے کہ قرآنی تعلیمات کی صورت میں ان کے پاس جو نسخہ کیمیا ہے اُس سے نہ صرف ان بیماریوں کی روک سکا جا اور علاج کی تدبیریں معلوم ہو جائیں گی بلکہ ان سے کام لے کر وہ اپنی اصلاح کے ساتھ ساتھ ساری نور انسانی کی اصلاح کا وہ پیغمبر از کام انجام دیں گے جو قوں اولیٰ کے مسلمانوں کی امتیازی شان سمجھی۔

جنوری شمس ۱۹۰۱ء

کا تسلط قائم ہو گیا جس میں ان کی اجازت کے بغیر کسی دوسری قوم کے جہاز ازادی سے نہیں چل سکتے تھے۔

یوں تو یہ سلسلہ شروع ہوتا ہے خلافت راشدہ ہی کے زمانے سے لیکن اسے تقویت اور توسعہ میں عمدی امیہ میں جہاز سازی اور جہاز رانی کے فن سے جزیرہ نماۓ عرب کے جنوبی حصے کے لوگ خوب واقف تھے اور نہ ہوا اسلام سے بہت پہلے بجزیرہ نما اور بحیرہ روم میں ان کے جہاز دوڑتے تھے۔ اب شمال کے عرب بھی نہ صرف اس فن سے واقف ہو گئے بلکہ جلد ہی انہوں نے ایک مضبوط بحیرہ روم تیار کر کے بجزیرہ روم اور اس کے ساحلی علاقوں میں نتوحات اور تحرارتی پھیلا دکا ایک دیسی سلسلہ شروع کر دیا۔ عربوں کی جہاز سازی کے فن میں ملکیہ ہمارت کے لحاظ سے بھی وقیت حاصل تھی جنہیں سے ان کا لابطہ نہایت قدیم تھا اور انھیں سے انہوں نے اس فن کی ایکیاں سیکھی تھیں۔ عرب جہاز رانوں کے وسط سے عہد اسلامی میں مغرب بھی ان سے بہت کچھ آشنا ہوا اور رفتہ رفتہ اس کے حیثیت العقول نتائج سامنے آئے۔ یہیں یہ بات بھی یا درکھنی چاہیئے کہ مسلمانوں نے اپنی سیاسی و تہذیبی عوچ کے زمانے میں مشرق کے علوم و تفاصیل اور اپنی ایجادات اور ملکیہ ہمارت کو مغرب میں پہنچا اور تاریخ تہدن میں اس فن کے نقل و حمل کا ذریعہ ہی قبیل انجام دیتی ہیں جو صدیوں جہاں گیری و جہان بانی کے ساتھ علم و تہدن، افلاتی قوت و صلابت اور ادب و اقمار اور معاشرت کی شعیں بھی روشن رکھتی ہیں، اور بلاشبہ اس لحاظ سے تاریخ عالم میں مسلمانوں کے کارنا میں اپنی مثال آپ ہیں۔

اسلام کی فوجی نتوحات، عربوں کی ثقافتی زندگی، عربی شعرو ادب، عرب تہدن جو شہری تہدن تھا، پھر عربوں کی طرز معاشرت۔ یہ سب وہ چیزیں تھیں جو عہد و سلطی کی عیسائی دنیا کے لئے نمونہ بن گئیں۔ ہمارا خیال ہے کہ ان جیزوں کا ایک اثری بھی مرتب ہوا کہ مغرب ایک تحریر کے احساس کرتی میں بنتا ہو گیا جس کا مادا اس نے آگے چل کر نہب میں تلاش کیا۔ گبارہوں اور بارہوں صدی میں جہاں ہر یورپ کو عرب سائنس و فلسفے کی طرف راغب اور مسوجه پاتے ہیں، دہاہم یہ بھی دیکھتے ہیں کہ ان کا منہ سبی احساس سمجھتے بیدار ہو رہا ہے۔ بھی وہ زمانہ ہے جب کلیسا اور بابا یا سیت میں اصلاح کی کوستش بھی کی جاتی ہے جس کا منہ سبی احساس کی اس بیداری

ہنسی دی جاتی جس کی کہ یہ کسی رعایت کی بنا پر نہیں بلکہ تاریخی حقائق کی بنا پر مستحق ہے۔ عہد و سلطی میں مغرب پر اسلام کے اثرات کا مطالعہ کرتے وقت چند بنیادی باتیں پیش نظر میں تو حقائق کو سمجھنے میں بڑی مدد ملے گی۔ سب سے سہلے تر اس حقیقت کو تسلیم کر دیتا چاہیے کہ اس زمان و مکان میں جو کچھ ہوتا رہا ہے وہ ہر ہون منت ہے اس خدائی تعالیٰ کا جسے ہم سبب اور نتیجے کے ایک تسلسل کے نام سے جانتے ہیں، یہی قانونِ الہی اوزع انسانی کی شدید زندگی میں بھی کار فرما رہا ہے۔ پھر اسی قانون کے تحت اقوام و ملک کے ایسا بدلے تر ہیتے ہیں، ایک تہذیب بنی، ایک تمدن طلوع ہوا، پھر کچھ عرصہ بعد وہ تہذیب اور وہ تمدن غروب ہوگا، لیکن میثاق میٹنے کی بھی یہ تمدن بہت کچھ چھوڑ گیا اور پھر اسی کے آثار پر نئے تمدن کی عمارت کھڑی ہوئی۔ اس طرح تاریخ انسانی کے سفر میں تہذیبیں اور تمدن ایک دوسرے پر اڑدا لئے رہے ہیں۔ خود اسلامی تہذیب و تمدن کی تشكیل و انتقام میں کئی تہذیبی اثرات شامل تھے، لیکن جو نکے اس تہذیب و تمدن میں اسلام اور تعلیمات قرآنی کو جوڑی اور کلیدی جیشیت حاصل تھی، اسی لئے ہم اسے اسلامی تہذیب کہتے ہیں۔ مغرب چونکہ صدیوں اسلام اور ہر اس چیز سے جس کا تعلق اسلام اور مسلمانوں سے تھا، اگر زیاد نہ، اس لئے اس نے اپنی اسلامی تہذیبی میراث کی طرف سے آنکھ بند کر کے یہ دعویٰ کیا کہ مغربی تمدن خالصتاً یونانی - رومی - عیسائی تمدن ہے۔ مغرب کا یہ روایہ سراسر متعصباً اور غیر منصفانہ تھا اور تاریخِ عالم کی 'شریعت' میں ہم اسے کفر اور انکار سے تعییر کر سکتے ہیں۔

اساںی متوہات کا سلسلہ شروع ہوا تو مشرق قریب اور مشرقی بحیرہ روم میں مسلمانوں کا سامنا بازنطینیوں سے ہوا جو درحقیقت یونانی، رومی، عیسائی تہذیبی روایت کے خال تھے۔ پھر بحیرہ روم کے جنوبی ساحل کے ساتھ ساتھ مسلمان آنکے بڑھتے گئے اور اسپیں کے فاتح بن گئے جہاں اُس ترقی یا نئے تہذیب کا ظہور ہوا جو تاریخ میں ہسپاگنیوں کی پھر (MISPAÑO) ARABIC CULTURE کے نام سے مشہور و معروف ہے۔ اسی دوران میں پر مسلمانوں کا قبضہ ہو گیا، جنوبی ایلی، روم اور شامی ایلی تک کے علاقوں ان کے اثریں آنکے اور جنوبی فرانس کے ساحلی علاقوں کی بھی متاثر ہوئے۔ اس طرح پورے بحیرہ روم پر مسلمانوں

نقطہ نظر سے یہ دشمن سب سے قیمتی شے تھی۔ لیکن ہمارا خیال ہے کہ صلیبی جنگوں کے فائدیں اور ان جنگوں کے اخراجات کا ایک حد تک باراٹھا نے والے اٹلی کے تجارتی شہروں کے دیوبی عزائم اور تجارتی حوصلوں اور امنگوں نے صلیبی جنگ کے تخلی کو زیادہ تقویت بخشتی اور مندرجہ بی جذبے کی شدت اور حرارت کو اس کے لئے بڑی خوبی سے استعمال کیا گا۔ اس کے علاوہ اہل مغرب پر یہ احساس بھی غالب اور صحیح طبقاً کہ سعدیوں سے بھیرہ روم مسلمانوں کا سمندر بن کر رہ گیا تھا جو عیانی دنیا کے دشمن سمجھتے اور اتنے قوی تھے کہ وہ اپنی سے لکھ مصروف شام تک اور بھی مصر و شام سے مشرق اور جنوب کی طرف پھیلے ہوئے تھے اور ان تمام تجارتی راستوں پر قابضن کھتے جو مغرب کو مشرق اور حنوب سے ملاتے تھے۔ اس کا نتیجہ یہ نکلا تھا کہ مغرب کی معاشری ترقی و خوشحالی کے انسکانات بہت محب داد اور فرانس اور اٹلی کے تاج مسلمانوں کے دست بگھر کر رہ گئے تھے۔ جزاںیائی معلومات کی کمی کے سبب مغرب میں زیادہ تر لوگ ایسے تھے جن پر یہ خوف بھی مسلط تھا کہ نصف سے زیادہ دنیا مسلمانوں کے قبضہ میا ہے اور سیاسی فتوحات اور تہذیبی ترقی نے ان میں یہ اعتماد بھی پیدا کر دیا ہے کہ ان کا مذہب ہر لحاظ سے افضل اور برتر ہے۔

مبدأں جنگ میں مغرب کو شکست ہوئی اور سیاسی اعتبار سے بھی وہ خسارہ میں رہا لیکن صلیبی جنگوں کے نتیجہ میں اس کو یہ فائدہ حضور مولا کہ اس میں ایک نئی زندگی پیدا ہو گئی اور اس نے اپنی ترقی کے لئے نئے محاڈوں کی تلاش شروع کر دی، اسی سلسلے کی ایک کڑی یہ بھی تھی کہ آگے چل کر اہل مغرب کی وجہ اس طرف مبذول ہوئی کہ اگر مغرب مصر، شام اور فلسطین سے گزر کر مشرق میں نہیں ہوئے سکتا تو یہ جگہ زمین گول ہے نوہ مغرب کی طرف چل کر مشرق میں ہوئے سکتا ہے، چنانچہ نتیجہ میں دنیا کی دریافت ہوئی اور اس سے پہلے راسِ امید رکیپ آف (ڈبھ ہوپ)، کامر انگ لگا جس سے گزر کر مغرب دُنیلے اسلام پر عقب سے حلماً اور ہوا۔ اس خیال میں بھی بڑا وزن ہے کہ اگر ۱۴۵۳ء میں ترکوں نے قسطنطینیہ پر قبضہ کر کے مشرق کی عیانی دنیا کو ختم نہ کر دیا ہوتا تو شاید مغرب نشأة نانیہ اور مندرجہ اصلاح کی تحریکیات کے بعد ایک بارہ پھر مشرق کی راہ سی سے اسلامی دنیا پر حلماً اور ہوتا۔ ۱۴۵۳ء کے بعد سے نہر سویز کی تعمیرتک

میں بڑا حصہ تھا۔ نتیجہ کے اعتبار سے اس اصلاحی کو شنس کے کئی پہلو سامنے آئے۔ اس سے کلیسا کی مکریت، ضبط اور مستحکم ہوئی۔ پابائے روم کا اقتدار بڑھا، عیسائی ریاستیں اس کے اثر میں آئیں اور ان کے معاملات میں رومی کلیسا کی دخل اندازی تسلیم کر لی گئی۔ یہی وجہ ہے کہ جب پاپائیت نے یہ خیال پیش کیا کہ عیسائی ریاستیں آپس میں اڑکر اپنی طاقت کم کر کرنے کے بجائے مل کر ان طاقتوں کے خلاف جنگ کریں جو اندر را در بام برداشی کرنے والے بے احترام کر رہے تھے، تو اس خیال کو غیر معمولی مقبولیت حاصل ہوئی۔ صلیبی جنگوں کا آغاز یہیں سے ہوتا ہے، بعد میں کچھ سکولر مفاد بھی صلیبی جنگ کے نصویر سے دلستہ ہو گئے جو ھمیں محمد اور شاریعہ کے مصنف نے بڑی خوبی اور معبر دینیت کے ساتھ بیان کیا ہے۔ صلیبی جنگیں اپنے مقصد میں ناکام رہیں تو مغرب کو یقین ہو گیا کہ اسلامی ملکیتیں جوئی انتشار سے کافی طاقتور ہیں اور اس کے فوجی و سیاسی قائدین اس نتیجہ پر ہوئے کہ جب تک ایشیا کے کوچک یا مصروفان کا اقتدار قائم نہ ہو گا وہ فلسطین اور شام میں اپنے قدم ہمیں جما سکتے۔

اپسین اور سیل ہو یا صلیبی جنگیں، عیسائیوں نے مسلمانوں کو رزم میں بھی دیکھا اور بزم میں بھی، اور ایک طویل عرصے تک دونوں میں، خواہ زمانہ جنگ ہو یا نہ امن، تربی ربط ضبط رہا۔ لیکن اس کے باوجود یورپ میں اسلام کو ایک ہنایت بھتی اور بگاڑی ہوئی شکل میں پیش کیا گیا اور اس وقت سے لے کر آج تک، اہل مغرب کا ذہن اس سے متاثر ہے۔

صلیبی جنگ کا تخلیل کس طرح اہل مغرب کے دل و دماغ پر چھایا رہا، یہ بذات خود ایک دلچسپ اور جیرت انگریز راستا ہے، خاص طور پر اس لحاظ سے کہ کس تدریجی مقام تخلیل تھا یہ کہ لڑنے والوں کو اس ملائقے کے حالات اور اپنے مقابل کی طاقت سے متعلق صورتی معلومات حاصل نہ تھیں اور اس کا اندازہ بھی نہ تھا کہ اتنی طویل سپلانی لائن کے خطرات اور نقل و حمل کے ذرائع کی کیا تباہیاں لاسکتی ہے۔

ایک اہم سوال یہ کہی ہے کہ صلیبی جنگ کا تخلیل، اگر اس سے نقصود عیسائیت دشمن طاقتوں سے اڑنا اور عیسائی دنیا کی سرحدیں بڑھانا تھا تو یہ جنگ مسلمانوں ہی کے خلاف کیوں لڑی گئی؟ آخر شمال مندرجہ یورپ کی طرف نوجہ کیوں نہیں کی گئی؟ اس سوال کا ایک جواب تو یہ ہو گا کہ دنی

مسلمانوں کی دہلی وادی کا تو سیں کبھی دور دور تک سچیلیتی تھیں جن میں ان کی اپنی تخلیقات کو کبھی بہت کچھ دخل تھا۔ اصل میں پندرہویں صدی کی یورپی نشأۃ ثانیہ کا تحریر کوئی تین چار صدی پہلے سے تیار ہو رہا تھا اور اس کے آثار مغرب کے علی مركزوں میں روشنامہ نے لگے تھے۔

اب آئیے دیکھیں کہ یا یونانی سائنس اور فلسفہ خود اپنے طور پر مغرب کو آج کا مغرب بنا لکتے تھے ؟ ہمارا خیال ہے کہ غالباً یہ مکن نہ تھا۔ یونانی نگر، دوسرے قدیم اور عظیم فکری نظاموں کی طرح عام طور پر فکر مجرد تھا اور عملی زندگی کے احوال مخصوص فکر مجرد کی مرد سے قابو میں نہیں لائے جاسکتے۔ عملی زندگی میں مشاہدات باطن کا جو روں ہے اس سے یہاں بحث نہیں، اب رہے عالم فطرت اور عالم تاریخ تو ان پر قرآن نے بار بار توجہ اور تدبیر کی تلقین کی ہے۔ قرآن بھی کی تعلیم سے رفتہ رفتہ جب سelman اس حقیقت کو پا گئے کہ کائنات میں حرکت ہے اور وہ متناہی ہے تو پھر انہیں یونانی فلسفے کی خایوں کو سمجھنے میں دیر نہیں لگی اور انہوں نے فکر یونان کے نظری پہلوؤں سے بغاوت کر دی۔ یہ ساری کائنات، یہ عالم فطرت انسان کے لئے مسخر کر دیا گیا ہے اور عالم فطرت اور عالم تاریخی علوم انسانی کا سرچشمہ ہے، محسوس اور ٹھووس حقائق کو جن سے اس دنیا کی ساری آب و تاب ہے، سمجھنے اور ان سے نتائج اخذ کرنے کے لئے مسلمانوں نے سائنس اور علوم کے ہر شعبہ میں تجویزی مہماج اپنایا اور اطلاتی سائنس کی بنیاد رکھی جس کے تیجہ میں دیکنیو لوجی کے میدان میں چرناک ترقیاں ہوئیں۔ فلکیات، ریاضی، طبیعت (علم) یعنی طب، زراعت، غرض ہر صیغہ علم میں تجویزی طریقہ کارا پنا کرا سخنوں نے اس دنیا کی تادی خود خل کر بے پناہ امکانات پیدا کر دیئے۔ یہی دھرم ہے کہ راجہ بیکن کما کرنا تھا کہ اگر اس کے معاصرین کو کچھ پچھلے کی تلاش ہے تو انہیں چاہیے گہرے عربی زبان اور عربی علوم کی تحصیل کریں۔ اہل مغرب اور بیکن کو تجویزی مہماج کا باقی ہے تھے لیکن حقیقت یہ ہے کہ خود اس نے عربوں سے ہی اسے سیکھا تھا۔ سب سے بڑی خدمت جو عربی تہذیب و ثقافت نے کی وہ سائنس ہے۔ ”دنیا یے قدیم کو جیسا ہیں معلوم ہے بعد قبل سائنس کی ذات تصور کرنا چاہیے۔ اہل یونان کے یہاں فلکیات اور ریاضی کی چیزیت ایک باہر سے لائی ہوئی چیز کی تھی جسے یونانی تہذیب و تمدن نے ہمیشہ اچنیت اور مفائزہ کی نظر سے دیکھا۔ یونانی خیالات میں نظر و ترتیب پیدا کرتے، تعمیمات اور نظریوں

ترک تقریباً چار سو برس تک مغرب کی راہ رو کے کھڑے رہے اور جب پہلی جنگ عظیم کے دوران شام اور فلسطین کے محاڑ پر ترک پسپا ہو گئے اور انگریز جنگل یورشلیم فاتحانہ داں ہوا تو اس نے کہا کہ صلیبی جنگیں آج ختم ہوئی ہیں۔ اس انگریز جنگ کی یہ بات تاریخی اعتبار سے بڑی معنی خیز تھی۔

عبد و سلطی میں اسلام اور مغرب کا جو آمنا سامنا ہوا اس کے تمام سہلوؤں کو اگر ایک سماں نظر میں رکھیں تو اندازہ ہوتا ہے کہ منفی اور مثبت، دو نوع لحاظ سے، مغرب اسلام کا بہت زیادہ مریون منت ہے۔ نژادت و صنعت اور ملکیت و اجی کے شعبوں کی ترقی ہو یا سائنس و فلسفہ ہو یا وہ علمی نقطہ نظر جس پر آج مغرب کو ناز ہے، ان نام امور میں صدیوں اسلام نے مغرب کی رہنمائی کی ہے اور اپا سے اب تدریسے شریعت اور مگر صاف صاف تسلیم کیا جانے لگا ہے۔ یکن ابھی زیادہ عرصہ نہیں گز را کہ مسلمانوں کے علمی و فکری کارناموں کو یکسر نظر انداز کر کے پوہان ہی کو مرکز علم و فن تصور کیا جاتا تھا۔ مغرب میں یہ ذہنی رویہ پر دوں جڑھا تامس اکاؤنٹس کے سیروؤں کے غیر متوالن رجحان سے۔ خود اکاؤنٹس جس نے سائنس، فلسفہ اور دینی عقائد کی خوشگوار آمیزش سے ایک مربوط دینی نظام ملک کی تشكیل کی کوشش کی، اس طوفی فکریات کی توسعی کے سلسلے میں عربوں کی خدمات کا اعتبار کرتا تھا، یکن بعد میں اس کے مکتب خیال کے لوگوں نے عربوں کو نظر انداز کرنا شروع کر دیا اور رفتہ رفتہ مغربی فکر نے اسٹوک یورپ کی علمی روایات کا اب بنا دی جزو کہہ کر اور صدیوں کی خلیج پہاند کر براہ راست یونان سے اپنا تعلق پیدا کر لیا۔ یکسی ناہما فی اور علمی بدبیانی تھی اس ذہنی رویے میں!

کبایوناں علوم کی نشأۃ ثانیۃ ہی دراصل یورپ کی نشأۃ ثانیۃ تھی یا اس کے سچے کچھ دوسرے عوامل بھی تھے؟ کہا جاتا ہے کہ جب سلطان محمد فاتح نے قسطنطینیہ فتح کیا اور پھر اس کے بعد یونان بھی فتح ہوا تو یونانی عالم اپنے اپنے کتب خانے لے کر اپنی چلے گئے جہاں ان کے عوام کوئی زندگی ملی اور یورپ کبھی عبد و سلطی کی تاریک صدیوں سے باہر نکل آیا۔ یکن حقیقت یہ ہے کہ یورپ کو روشنی ملی اُن علمی و تہذیبی مرکز سے حوا سپین اور سسلی میں مسلمانوں نے قائم کئے تھے اور جہاں عربی زبان میں اسٹو اور یونانی عالموں کی کتابوں کے ترجمے ہی نہیں پڑھے بلکہ جہاں سے

# اسلامی فنڈ امنڈل ازم

اڑھر دو تین سال سے امریکیہ اور یورپ اور ان کی پیروی میں ہندوستان اور ایشیا کے دوسرے ملکوں کے اخبارات اور جمائد میں اسلامی فنڈ امنڈل ازم ( ISLAMIC FUNDAMENTALISM ) کا اصطلاح کا ذکر بہت ہوتا ہے اور اس ذکر سے مطلب یہ ہوتا ہے کہ اسلامی نظام ہتخیل عصر حاضر کے تقاضوں کے عین منافی ہے اور اس تخلیل کے حاملین رجیعت پرست اور ظالمت پسند ہیں۔ فنڈ امنڈل ازم کی اصطلاح یسائی دنیا کی دین ہے، مغرب اور خاس طور پر امریکیہ کے یہاں یوں میں ایک طبقہ ایسا رہے ہے جو جدید عقائد کے خلاف آواز اٹھاتا ہے اور اس دیرینہ عقائد پر قائم رہنے کا حامی ہے کہ انجلی کی صحت ناقابل اٹکار ہے۔ یہ طبقہ اس بات کا بھی حامی ہے کہ لفظاً مذہب کے اصولوں کو لفظی معنوں میں قبول کیا جائے۔ یہاں اس سے بحث ہے یہ کہ یسائی دنیا میں خود انجلی کی سیت اور عدم صحت سے متعلق یہاں بھیں اٹھتی رہی ہیں اور آج کتنے عالم اور کتنے یسائی انجلی کے ایہم اتفاق سے متعلق شک و شبہ میں پڑکے ہیں۔ یسائی نمذہب کی اس مقدس کتاب کے بارے میں کئی جدید نظریے سامنے آئے ہیں جن کی تعبیرات و تشریحات نے یسائی دنیا کو ایک ایسے خلائیں لاکھڑا کیا ہے کہ اس کی افلاتی اور روحاں بنیادی مل گئی ہے۔ لے سے جب کبھی کوئی ایسی آواز اٹھتی

سے حکام لیتے لیکن یہ امر کہ صبر اور محنت سے تحقیقی و تدقیقی کی طرف قدم اٹھائیں، یہ دیکھیں کہ اشبانی اور قطعی علم بہ دیرہ اور آہستہ آہستہ تکوڑا تکوڑا کر کے جمع ہوتا ہے، سائنس کے مہاجات بڑے نازک اور دقیق ہیں، مشاہدات میں ایک ایک چیز پر مسلسل اور مستقل انظر کھانیاڑتی ہے، یہ سب باقیں یونانی مزاح کے غلاف تھیں۔ بچہ ایک انسٹینٹیوٹ یعنی اسکنر یہ کے کہیں ایک مقام تھا جہاں قدیم کلاسیکی دنیا نے سائنس کا اعلان صیحہ زادہ بہ نظر سے کیا۔ لہذا جسے ہم سائنس کہتے ہیں یہ روپ میں اس کا فلمور لفتنش اور تحقیق کی حس نی روح کی بدولت ہوا وہ نتیجہ تھی اس کے نئے نئے مہاجات تحقیق، مہاج تجہی، مشاہدے، پیاسا اور ریاضی کی ایک ایسی شکل میں نشوونما کا جس سے اب یوں اس سرتاسر بے خبر تھے۔ ہنسی روح اور نئے مہاجات بورڈ پر میں پہلے نوہر یوں ہی کے زیر ہے ۔

اس طرح مسلمانوں میں مہاج بھبھی وضع ہوا تو حکمت یونان سے کسی مقاہمت کی بناء پر ہیں بلکہ اس سے مسلسل ذہنی تنصیم اور کتابت کے بعد، یہی وہ حقیقت تھی جسے مغرب کے نہ ہی مفکرین دریکوڑا ریاب نکلا اور اہل علم مخفف تعصیب اورہ انبداری کی بنای پر صدیوں تسلیم کرنے سے گیریز کرتے رہے ۔

حال کی اس نیرنگی نے بڑے الجھادے پیدا کر دیئے ہیں اور دین اسلام کی تفہیم و تعمیر سیاسی عزائم کا شکار ہو کر رہ گئی ہے۔

شد پریشان خواب من اذکرت تعییر

اسلام ایک دین ہے اور قرآن کتاب ہدایت پیغمبر اسلامؐ کا اصل مقصد تعلیمات قرآنی کے مطابق انسانوں کی اخلاقی اصلاح اور روحانی ترقی کھا اور آپؐ کی عمر بھر کی محنت اور جد و جہد سے جو نمونے کا معاشرہ وجود میں آیا اس کی امتیازی شان اس کا اخلاقی اور روحانی مقام ہی تھا، یہی مقام بلند وہ محور تھا جس کے گرد اس مثالی معاشرہ کے روزمرہ کے معمولات و حالات گردش کرتے تھے۔ معيشت کا کوئی گوشہ محو یا زندگی کا کوئی شعیر، سب میں اولیت و بالادستی اخلاقی و روحانی پہلو ہی کو حاصل تھی۔ لیکن کسی عجیب بات ہے کہ آج جو مسلم ملک اور اسلامی تحریکیں قرآن اور سنت کی طرف مسلمانوں کو اپنی بلند آواز سے بلا تی ہیں اور قرآن اول کی طرف مراجعت کی دعوت دیتی ہیں، ان کے حکماء طبقہ اور قائدین کی زندگیوں کو دیکھئے تو دور دوڑتک ہیں تضادی تھا ملتا ہے، ان کی معاشرت و معيشت کے ہر گوشے میں اس اخلاقی و روحانی معیار کا نفلان ہے جو قرآن کریم اور اسوہ رسولؐ کا اصل اصول ہے۔ لیکن تو کبھی کبھی ایسا محسوس ہوتا ہے کہ اسلام کی جگہ ہنسانی اس کے ان ماننے والوں کے ہاتھوں جو اس کا نام بہت زور سے لیتے ہیں، جیسی آج ہو رہی ہے دیسی شاید پہلے کبھی نہ ہوئی ہو۔

عقیدہ توحید کے ساتھ ساتھ اسلام میں وحی الہی کو بنیادی چیزیت حاصل ہے اور یہی وہ اساس ہے جس پر اسلامی ایمانیات کی پوزی عمارت کھڑی ہے۔ وحی وہ واسطہ ہے جس کے ذریعہ بندے کا خدا سے تعلق قائم ہوتا ہے اور وہ زندگی کی تغیری و ارتقاء میں مشیتِ الہی کا ترجمان بن جاتا ہے۔ بعض لوگوں کے نزدیک ایسا کہنا گستاخی ہوگی۔ لیکن غور سے دیکھئے تو یہ خالص اسلامی حقیقت ہے اس لئے کہ یہ ترجمانی اتنی ہی بامعنی اور تیجہ خیز ہوگی جتنی کہ خدا سے بندہ کی تربیت اور وحی الہی یاد درسے لفظوں میں قرآن عزیز کی گہرائیوں میں جو اندھہ کا کلام ہے، بندہ کی نظر ہو گی۔ ہمارا عقیدہ ہے کہ انبیاء علیہم السلام وحی الہی کے امانت دار تھے

ہے کہ یہی ای دنیا کو اخلاقی و روحانی قوت اگر مل سکتی ہے تو صرف اسی طرح کہ وہ انجلی مقنی کو مضبوطی سے کپڑے لے اور اس کے اصل اصول کو اپنا معاشر نکر دل قرار دے، تو ایسی آواز اور ایسے خیال کو فنڈا منٹل ازم کہہ کر اس پر نظمت پسندی کی ہمہ رنگادی جاتی ہے۔ اور اب کچھ عرصہ سے بعض مسلم مالک کی ان تحریکوں پر کبھی بھی یہی بیل چپاں کر دیا جاتا ہے جو مسلمانوں کو اسلام کے اصل اصول کی طرف دعوت دیتی ہیں۔

جہاں تک پہنچے اور کھرے اسلام کی طرف مسلمانوں کو دعوت دینے کا تعلق ہے، اس سے ہم آئینہ بحث کریں گے۔ اس سے پہلے ہمیں یہ کہنا ہے کہ مسلمانوں میں قرآن کریم کی صحت اور عدم صحت سے متعلق کبھی کوئی اختلاف نہیں پیدا ہوا۔ جدید اصول تحقیق کی آڑ لے کر بعض سامراجی مستشرقین نے یہ نتیجہ پھیلانا چاہا اور اسلامی دنیا کے جدید طرز کے دانشوروں کے ایک محدود جملے میں اس کا تھوڑا بہت اثر بھی ہوا، لیکن اس جملے کو مسلمانوں میں کبھی معتبر نہیں سمجھا گیا اور ان کے سواد اعظم کے عقیدہ کی بخوبی نے اس اثر کو بہت جلد زائل کر دیا۔ اس لئے جہاں تک قرآن عزیز کا تعلق ہے، اب تو یہی عالم بھی اس کی صحت سے انکار نہیں کرتے، اور اگر ان میں سے کسی کے دل میں کوئی شبہ ہے کبھی تو اس خوف سے اس کا انہمار نہیں ہوتا کہ ان کے اپنے ہی انسانیتی و تاریخی تنقید کے اصول اس سلسلے میں ان کا ساتھ نہیں دیتے۔ یہ اس دور میں جب کنام و تحقیق کے میدان میں بہت ترقی ہو چکی ہے، ایک دوسری صورت میں، قرآن کے اعجہاد اور اس کے دھجی الہی ہونے کا بھرپور اثبات ہے۔

اسلامی فنڈا منٹل ازم کی اصطلاح یوں تو مغرب کے سیاسی حالات و معاشری عزائم کے پس منظر میں ابھری ہے، لیکن ایک حد تک وہ مسلم مالک اور وہ اسلامی تحریکیں بھی اس کی ذمہ دار ہیں جو اپنے سیاسی و معاشری مفاد کے لئے اسلام کو ایک سیاسی تحریک کے طور پر پیش کرتی ہیں۔ اسلام کبھی بھی اس لحاظ سے ایک سیاسی تحریک نہیں تھا اور نہ تو سماجی، تابعین اور تبعین تابعین نے اور نہ بعد کہ ہمارے اسلاف نے اس طرح اسے سمجھا اور پیش کیا، جیسے کہ آج کی اصطلاح میں تحریکیں سمجھی اور پیش کی جاتی ہیں جو مت

کی دنیا سے ہو یا داخل کی دنیا سے، ہر کہیں ہو رہا ہے، اور دوسری طرف اس دنیا کے احوال ہیں جن میں خدا کی شان ہر آن ایک نئے روپ میں ظاہر ہوتی رہتی ہے اور اس طرح یہ احوال بھی علم کا ایک ذریعہ ہیں، قرآن کی تعلیم یہی ہے کہ ملک کے ان دلوں سرشنپوں سے بیکوئت انسان کا تعلق باقی رہے۔

اب آئیے ایک خاص مسئلہ کو سامنے رکھ کر دیکھیں کہ سچے اور کھنے اسلام کی تعلیمیاً سے مسئلہ میں کہا ہے اور اس سے نعلقہ احوال وظیف کے کیا اتفاق ہے ہیں اور فائدہ منشی ازم کی حاملی ترکیوں کا، ویہ کیا ہے، یہ خاص مسئلہ عاشقی نظام کا مسئلہ ہے، یعنی یہ کہ میشیت اجتماعی کے عاشقی سیکھی کی تنیزم اسلامی صدیوں کے طلاق کس شیع پہونچ چلی ہے، اس سے میں یہ دیکھتا ہے کہ مسلمانوں میں تسلیم بیرونی میں درجات کے تفاوت پر لکھنا زور دیا جاتا رہا ہے اور حق میشیت میں مساوات کے نظر پر کوئی ایمیت دیکھی ہے، اور کھنود اسلام کیا چاہتا ہے، ہمیں انسوس کے ساتھ مذاہدہ ہے کہ دنیا سے اسلام میں کہیں بھی اسلامی ترکیبیں جو بڑی بلند آہنگی سے اسلامی نظام کا انفراد اگاہ ہیں، زندگی کے اس اہم مسئلہ کو ترجیحی حیثیت ہیں یہیں، قرآن اور میشیت کو مضبوطی سے پڑھنے کا تور نہیں ہے ایکن اس شر میں اس اصل مسئلہ کی طرف کوئی توجہ نہیں کہ میشیت اجتماعی میں قرآن کی تعلیم یعنی کاؤسہ اور صلحاء کا فکر و عمل کیسے عدل و مساوات، کیسے تازان اور کیسی ہم آہنگی کا طالب ہے۔

بیلیں تفاوت رہا ز کجاست "ابکجا

دنیا میں تفاوت درجات پر زور دینے والے ان آیات فرآنیہ کو بڑی مضبوطی سے پڑھتے ہیں اور اپنے فکر و عمل کو خالص اسلامی فکر و عمل تصور کرتے ہیں۔

۱۔ لَهُنَّ قَدْ مَنَّا بِيَنْهُمْ مَعِيشَهُمْ فِي الْخَيْرَ وَاللّٰهُ يَأْوِ فَعَنْ بَعْضِهِمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرْجَاتٍ

(دنوی زندگی میں ہم نے لوگوں کی میشیت ان کے دریان تقيیم کر دی ہے اور اس کو اس طرح کو دیا کہ بعض کو دوسرے بعض پر درجہ میشیت میں بلندی حاصل ہے۔ (زخف: ۳۲)

۲۔ أَنَّهُ يُبَسِّطُ الرِّزْقَ لِمَنْ يَشَاءُ وَبِقُيَّدٍ۔ (مرعل: ۲۶)

(اللّٰہ جس کے لئے جاہت ہے نہیں میں فرائی بتا ہے اور جس کے لئے چاہتا ہے تھلکا اٹاتا ہے)

اور ان پر وحی کے ذریعہ جس طرح مشیت الہی مکشف ہوئی اور جس انداز پر وہ تاریخِ انسانی کی تشکیل میں شریک ہوئے، وہ تاریخِ عالم کا سہرا را بہے۔ ایک طرف تو انہیاں کا عظیم الشان رول سخنا اور دوسری طرف خدا کی بندگی میں وہ اس طرح ڈوبے رہتے تھے کہ اینی راتیں جاگ کر گزارتے تھے اور اپنی مغفرت کی دعا کرتے تھے۔ خاص دعا ان کی یہ ہوتی تھی کہ مسئلہ الہی کو انسانوں نے کیا پوچھا نہیں میں اگر ان سے کوئا تبی ہوئی موت و آئد تعالیٰ اکھیں معاف کر دے اور سخنش دے۔

اس طرح اسلام میں نبیت کا وہ تصور ہے اس کی اہمیت واضح ہو جاتی ہے۔ ہمارے بعض صوفی بزرگوں نے یہ بات اپنے اپنے انداز میں کہی ہے کہ محمد عربی اور پنج سے اور پنج آسمان کی بلندیوں تک پہنچے اور واپس تشریف لائے، اگر ہم اس مقام تک پہنچتے تو ہرگز واپس نہ آتے اس بات میں جو نکتہ ہے وہ یہ ہے کہ نبی اس لئے دنیا میں واپس آتے تھے یا پہنچے جاتے تھے کہ وہ مشیت کے تخلیقی عمل کا ایک دنیوی واسطہ بن جائیں۔ یہ گوشت پوست کے انسان، باریات اٹھائے ہوئے زمانے کی رو میں داخل ہو کر، انسانوں کی دنیا کی تغیریوں کے لئے جب ظہور فرماتے تو اول اول لوگ انھیں ایسے ہی قبیلے کا ایک فرد تصور کرتے۔ لیکن جو نکان کا کام اصلاحی تخلیقی ہوتا تھا، اس لئے جب وہ اپنی قوم کے راجح معتقدات اور فرسودہ رسم و رواج کے خلاف آوازا ٹھھاتے تھے تو ان کی مخالفت ان کے اپنے ہی لوگ کرتے تھے، انھیں اس کی خبر نہ تھی کہ وہ جن مصلحتوں اور قوتوں کے ساتھ اس دنیا میں آئے ہیں وہ غلبی مصلحتیں اور توہین ہیں اور ان کا ہاتھ درحقیقت اللہ کا ہاتھ ہے جو کارا فریں اور کار ساز ہے۔ قرآن آیت۔ مَادَهَبَتْ اِذْهَبَتْ ... الم کا یہی مفہوم ہے۔

اور پھر اسی کے ساتھ یہ بات بھی بادر کھنی چاہیے کہ قرآن عزیز میں یہ جو عالم فطرت، عالم تاریخ اور نفس دائنات میں تکرار کے ساتھ آیاتِ الہیہ کے مشاہدے اور ان پر غور و فکر کی تعلیم دی گئی ہے تو اس سے مقصود یہ بتانا ہے کہ اب جبکہ ختمتہ ثبوت کے ساتھ خدا اور بندے کے مابین وحی کا سلسلہ ختم ہو گیا ہے تو ایک تو علم کا سر جو شہر ویہی الہی ہے جو قرآن کی صورت میں ہے اور جس میں کہا گیا ہے کہ آیاتِ الہی کا ظہور محسوسات و مدرکات میں، خواہ ان کا تعلق نہیں

ہمارے مفسرین و محدثین نے کلامِ الہی کی تمام نصوص متعلقہ کو سامنے رکھا اور ان احادیث کو سمجھی جو حقیقت کی مسادات کی طرف رہنما فی کرتی ہیں۔ سورہ بقرہ کی مولو بالا آیت کی تغیرت میں شیخ الشافعی علیہ  
عمود حسن نے صاف صاف کہا ہے کہ دنیا کی تمام حیثیت تمام ہی آدم کی طوک معلوم ہوتی ہیں یعنی اشارہ کو پیدا کرنے سے مقصد خداوندی یہ ہے کہ تمام انسانوں کی نہاد و تین پوری ہوں۔ ہاں نزاع کو رفع کرنے اور نامہ مصال  
کرنے کے لئے تقدیم کو نیکت کا سبب قرار دیا گیا۔ البتہ مالک کا یہ فرض ہے کہ وہ حاجت سے نامہ قبضہ  
ذرکر ہے بلکہ اس کو اور وہ کے حوالے کردے یہ کیونکہ منشائے الہی کے مطابق دسروں کے حقائق بھی اپنے  
ہیں۔ اس طرح اس سلسلے میں قرآنی تعلیم یہ معلوم ہوتی ہے کہ گلگوئی شخص اپنی مشورت سے زیادہ رکھتے اس  
کا شمار خیانت کرنے والوں میں ہو گا۔ مشبوب حدیث ہے کہ حضرت ابوسعید خدرا فی نے روایت کی ہے کہ رسول  
اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ "جس شخص کے پاس قوت و طاقت کے سامان اپنی حاجت سے نامہ ہوں  
اس کو چیلہ ہی نہ کروہ اپنا فاضل سامان کرو کر دو دیجے، اور جس کے پاس سامان خور دنوں کا حاجت سے  
نامہ ہو اس کو چاہیے کہ فاضل سامان نادار اور جانشید کرو دیجے، نبی اکرمؐ اسی طرح مختلف اصناف  
مال کا ذکر فرماتے رہے ہیں تک کہ ہم نے یہ سمجھ لیا کہ ممکن ہے کسی شخص کو اپنے فاضل مال پر کسی قسم کا  
کوئی حق نہیں ہے"۔

افسوں یہ ہے کہ آج ان اسلامی تعلیمات کو پیش کیجئے تو مسلمانوں کے اس طبقہ کو جو اس بابر  
معیشت پر غاصبیۃ اور خائنانہ طور پر قابض ہے، اشتراکیت و اشتہاریت کا شہر ہونے لگتا ہے یا یہ  
کہ جو کوئوں وہ اپنے غیر اسلامی مفادات سے دستبردار ہونا نہیں چاہتا، اس لئے اس طرح کی بات کہنے والے  
کو اشتراکی کہہ کر خاموش کر دیتے کی کہ کوئی حق کرتا ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ احکامات الہیہ اور ارشادوں  
بوبیجس طرح آج مظلوم ہیں شاید بھی زر ہے ہوں۔ ملت اسلامی کی تاریخ کے ہر سخت مرحلہ میں جب اسرار  
شریعت کے سمجھنے والے صاحب عزیزت علماء نے تجدید و اصلاح کی آواز بلند کی اور انہوں نے  
مسلم معاشرہ کا پروپرٹی مارکم کیا تو سبھی نے دولت کی غلط تقسیم اور حق میشت میں عدم مسادات کو  
وقت کا سبب سے بناسا کر کہا، ان علماء مصلحین کے انکار و خیالات کے سچے جو سماجی و معاشی عوامل  
کا فرما تھے اگر ان کا امطا لعلہ و تجزیہ کیا جائے تو ان کی روشن فہیری، ذراست ایمان اور بالغ نظری کا صحیح صحیح انداز  
کیا جا سکتے ہے۔

۳۰. وَهُوَ اللَّهُ الَّذِي جَعَلَكُمُ الْخَلَافَ الْأَخْرَى رَبَّنِي بَعْضَنَكُمْ وَوَبَعْضُ دَمَاجَاتٍ لِيُبْلُو كُمْ فِي  
كَمَا أَنْتُ كُمْ ۔ رَانِعَامٍ ۱۶۵

زاور ہی ہے جس نے تمہیں زمین میں ایک دوسرے کا جانشین بنایا اور بعض کو بعض پر مرتبے  
دئے تاکہ جو کچھ تمہیں دیا ہے اس میں تمہیں آناتے ۔

لیکن وہ قرآن کی اُن آیات یا اُن احادیث دوسری ایات کو پڑھ کر گزد جاتے ہیں جن سے بغیر کسی  
تخصیص کے یہ ثابت ہے نہ زریق اور اسبابِ زریق، میشت اور اسبابِ میشت ایسی عالمگیر  
علم و اخخشش ہے جس سے فائدہ اٹھنے کا ہے جو نہ اکو حق ہے ۔

۱- وَمَنْ تَرْزَقَكَ مِنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ ۔ إِنَّ اللَّهَ مَعَ اللَّهِ ط (نحل: ۴۷)

(اور آسمان اور زمین سے تم کو کہہتی کیون پہنچا رہے کیا اللہ تعالیٰ کے ساتھ کوئی اور معبود ہے؟)

۲- وَجَعَلْنَا الْكُرْبَلَةَ مَعَيْسَىٰ وَمَنْ لَسْنُ لَنْدَرْ سَرَازِقَيْنَ ۔ (حجر: ۲۰)

(اور ہم نے تمہارے واسطے اس میں (زمین میں) میشت کے سامان بنائے اور ان کو بھی معاش دی  
جس کو تم روزی ہیں دیتے ۔)

۳- هُوَ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ لَكُمْ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا ۔ (بقرہ: ۲۹)

(وہ ذات پاک ایسی ہے جس نے تمہارے لئے وہ سب کچھ پیدا کیا جو زمین میں ہے ۔)

۴- وَجَعَلَ فِيهَا رَوْأَسَىٰ مِنْ كُوْفَقَهَا وَتَرَاكِيْدَهَا وَهَادَهُ فَلَرِفَهَا وَفَوَانَهَا فِي أَرْبَعَةِ أَيَّامٍ ۝  
سَوَاءَ عَلَلَسَلَاثِلِيْنَ ۝ (خُمُس بِسْجُدَه: ۱۰)

(اور زمین میں اس کے اور پہاڑ بنائے اور اس میں برکت (فائدے کے لئے) کچیزیں (رکھ دیں) اور اس میں غلائی  
تجویز کر دیں ۔ چار دن میں، جو برابر ہی میں حاجت مندروں کے لئے ۔)

۵- وَاللَّهُ فَضَلَّ بَعْضَنَكُمْ عَلَى بَعْضٍ فِي الرِّزْقِ ۝ فَمَا أَلَّا إِذْ بَنَ فَضْلُوا بِرَأْدِي  
رِزْقِهِمْ عَلَى مَا فَلَّتِ اِيمَانَهُمْ فَهُوَ فِي سَوَاءٍ ۝ اَفَيْنَعْلَمُ بِعِلْمِ اللَّهِ بَعْدِ وَلَدَهِ (نحل: ۲۱)

(اور اللہ تعالیٰ نے تمیں بعض کو بعض پر زریق میں فضیلت دی ہے۔ (بچہ اسیا نہیں ہوا کہ) جن کو  
فضیلت دی گئی ہے وہ اپنی روزی کو اپنے زیر مستوں پر لٹا دیں مالا کہ اس (روزی) میں وہ سب  
کے سب برابر کے حقدار ہیں۔ پھر کیا یہ اللہ تعالیٰ کی نعمتوں کے صریح منکر نہیں ہو رہے ہیں۔)

# مسلمانوں کی اخلاقی حالت

عصر حاضر میں زندگی انسی سب ارفارا ہے کہ خلافی اقدار بڑی طرح پامال ہیں۔ یہ بیسے  
میں اگر اس کا دامن پکڑ کر کوئی یہ کہے کہ آہستہ خرام بلکہ خرام نزیر پاپت ہزار ہائیں است  
وہ طرف سے صد آتی ہے کہ یہ عہد جدید ہے، اس میں قرآن و سلفی کی اخلاقیات کا اگل  
الائما بے وقت کی شہنماں ہے، اسے نہ موش بھی رہنا چاہیے، لیکن ہم بہر حال اس کے قائل  
نہیں کیونکہ اگر یہ نقطہ نظر تسلیم کریا جائے تو یہ نہ بہب کھی عہد و سلفی کا ایک تصور خصوصی بن کر  
روہ جائے گا، دل اسلام کے بارے میں تو یہ کہ، یہ ماتا ہے کہ ۰۰ ۰ عہد جدید کے تقاضوں کا  
سامنہ نہیں ہے سکتا، اس نے قبائلی زندگی کے سماجی و معاشری ماحول میں جنم بیساخا، اس  
کی سماجی و اخلاقی ادا کمی قبائلی زندگی کے تقاضوں سے ہم آہنگ ہیں۔ آج اس خلافی عہد  
میں اس ادا کو اپنائتے کا، طلب ہو گا کہ انسان سا بول پیچھے چلا جائے۔  
ہمیں جیرت اس لوگوں یہ نہیں ہوتی جو کائنات سے متعلق الحادی نقطہ نظر رہتے ہیں  
بانظری ارفارا کے ماننے والے ہیں، حالاً کتاب سائنس کاروبار کھی آفیش کائنات سے متعلق  
بدلتا ہمارا ہے اور پڑے پڑے دیانت دلائلی سائنس داں بھی کائنات کی کہنے کتاب کے پہلے  
اور آخری صفحے کے سلسلے میں تذبذب میں پڑے ہوئے ہیں، ہمیں جیرت نوان پر ہوتے ہیں

لیکن آج صورت حال اس کے برعکس نظر آتی ہے۔ آج کی اسلامی تحریکیں جو قرآن و سنت کی طو  
مراجعت کی دعوت دیتی ہیں وہ اپنے سیاسی و معاشری مصلح کے پیش نظر قوی کہیں ہوئے ہیں یا یہ کہ وہ  
پیش نو قوتوں میں مخلص نہیں ہیں اور اس عالمی سیاست کا الہ کار بینگی ہیں جو دنیا کی دوسری نظر آتی، سیاسی اور نویں  
ناظروں کی کشاکش سے داہشہ ہے۔ پھر ایسا چاہئے تھا کہ تحریک اپنے پیش نو قلموناک سی جہاں ان کی بات  
سمی جاتی ہے، قرآن و سنت کے مطابق بوات کو تحریک علیم رہا۔ باتِ یہ ہے کہ مسلمانوں کے سامنے حقوق  
کی آواز بلند کرتی، ان ملکوں کے اور ایسا اور اب ایسا اور نہ تھا۔ اللہ تعالیٰ، اس بات کی وجہ سے اسراں میں  
کوئی تکمیل اور مسلم معاشرہ کے سامنے خزانی کر نہیں سکتے۔ ایک جاتیں جو معاشری عدم قویں ہے پس زموقی ہے اور  
انہا انہوں کی طرح معاشرہ کی اخلاقی و روحانی قوانین کو ختم کر دیتی ہے۔

ہمارا جان بے کر آج جس سیاست، سماجی، اور معاشری نظر میں قرآن و سنت کو مضمونی سے بکار نہ کا اوانہ نہ  
کیا جا رہا ہے، سیمیں یہ ایک ملحوظہ کرنا آزاد ہے جو سنت ہے، لیکن اس سے کوئی مثبت اور غیر تحریک آمد ہو نہیں والا  
ہمیں ہے۔ اسی معاشرہ میں اس قسمی کوئی انتہجیز بس مولتی ہے جسیں خواندہ، رہنے والے اس بات کو قبول کرنے کا دلیل یہ  
ہوتا ہے۔ اسلامی تحریکیوں کوئی نہ تحریک لینا چاہیے کہ مسلمانوں کی اس وقت جو حالت ہے اور جس قسم کے  
اخلاقی روسانی اور ایمانی بھرائی سے دگر بھی نہیں، اس میں روشن طریقہ کاری ہو گا کہ پہلے اس کا جائزہ لیں کیا اور اسی  
ان معاشروں میں نہیں وکلکی و تحریکی اس تہذیب کے  
بکار اور اس کے بنیادی اسباب کو دیکھ لیں، آگایا نہیں ہے وہ ایک سمجھنے میں کہ ایسا نہیں ہے تو ہمارا سلام اس  
کہنے سے ان معاشروں میں کوئی بنیادی تبدیلی مکن نہیں ہے۔ آج جب کہ مورت حال یہ ہے کہ بقول مولانا سید  
ابوالحسن علی ندوی "مغرب نے اور صحیح تر الفانیں یہودیت اور میسا جنتے" (اگر اسلام اور تمام دنیا کے معاذل  
کا ہمیں تو ان ملک کا) کوچھی دعوت اسلامی کا سرچشمہ تھے، قاعظ فتح ایسا ہے اور اگر ان میں دینی ارتکاب نہیں  
جس کی مثالیں بھی بعض سربراہیں ملکت اور کربلہ اور سوراہ کی تقریروں اور بیانات میں سامنے آئی ہیں (کتوبر ۱۹۸۴ء)

تو "ذینی ارتکاب" فکر کے کم اعلیٰ تعلیم ایافت طبقہ میں کھل رہا ہے۔ تو پھر اسلامی تحریکیوں کو دیانتاری لکھ کے ساتھ اپنا  
جاائزہ لینا چاہیے اور مسلم حکومتوں کو بھی وقی سیاسی منافع سے بالاتر ہو کر دیکھنا چاہیے کہ خود ان کے پیش نو عل سے  
ملت اسلام کی بی بے آبروئی ہو رہی ہے اور خود اسلام پر کیا کیا گذر رہی ہے، ہمارا ایمان ہے کہ قرآن و سنت کو  
مضبوطی سے پکڑنے ہی میں نہ صرف یہ کہ مسلمانوں کی بلکہ تمام دنیا کی سنجات ہے، لیکن اصل مسئلہ یہ ہے کہ  
آج کے حالات میں ہم قرآن و سنت کو کیسے اور پہنچ کس طرف سے پکڑیں؟ (کتوبر ۱۹۸۴ء)

مسلمانوں کے چہروں پر اگر دیکھنے والی آنکھ ہوتی، درُآن کے مینوں میں آنکھوں کرنے والے دل ہوتے تو وہ اپنے عقیدے اور عمل کا ہے انصاد صاف دیکھ سکتے اور اس سے پیدا ہونے والی خرابیوں کے تہذیت سے محسوس کر سکتے۔ مگر انسوس کہ آنکھوں ہیں مگر وہ دیکھ نہیں سکتے، دل ہے مگر وہ نہیں کر سکتے۔ یہ بسا انقلاب ہے اور یہی زبوب حالی!

عام طور پر مسلمانوں کی انفرادی اور اجتماعی دلوں خارج کی زندگی میں عقیدے اور عمل کا یہ انصاد نظر آتا ہے۔ ہاں کچوں اشیاء کے بندے ایسے ضرور میں جو کسی حد تک اس سے مستثنی ہیں، اور ایسے تو غالباً ہی ہوں گے جن کے بھاں عقبے اور عمل میں کامل ہم آئندگی ہو۔ عام فضاؤ ہی سے جس کا ہم لے ذکر کیا رہے یہ صورت فرداور جماعت دلوں کی افلاتی دیودنی زندگی کے لئے نباہ کنے ہے۔ فردا کو لیجے نو زندگی کے مادی فوائد حاصل کر لے ہیں وہ اس طرح دل و جس سے لگا ہوتے کہ نہ تو اسے اس کا ہبہ ہے کہ عزیزیوں اور قرابت داروں کے کیا حقوق ہیں، نہ اس کی نکر کہ پڑ دیسوں، مسکینوں، یتیموں اور مسافروں سے متعلق اس کی کیا ذمہ داریاں ہیں۔ مسجدوں میں نمازیوں کی تعداد بہت لمبی ہے جہاں وہ اپنے پیارا کرنے والے کے حضور میں کامل عبودیت و اطاعت کی تصویر نظر آتے ہیں۔ لیکن مسجد سے باہر اپنے عمل سے اسی غالی اور پان ہار کے احکام سے روگرانی کرتے ہیں جس کے حضور میں ابھی چند عتی پہلے وہ اپنی بندگی کا ثبوت دینے حاضر ہوئے تھے۔ غرض نمازی ہو یا غیر نمازی، ہر شخص کے دل سے گویا نیکی کرنے کا نیچا اٹھ گیا ہے، کوئی کام نہیں جو خود غرض سے غالی ہو، قرابت داری اور دوستی کا کوئی پاس نہیں، عزیزیوں، دوستوں اور ہم چشمیوں کی رسوائی پر خوشیاں منائی جاتی ہیں، بھائیوں کی پریشانی سے دل خوش ہوتا ہے اور پڑ دیسوں کے یا تو حسد کیا جاتا ہے یا ان کے دکھ درد کی طرف سے آنکھیں بند رکھی جاتی ہیں، مسکینوں کو نظر انداز کرتے ہیں اور یتیموں کا مال کھانے میں کوئی دریخ نہیں، سالموں کو دھکاتے ہیں اور مسافروں اور جہاڑوں کو ایک وجہ سمجھتے ہیں۔ یہ سب نئے دور اور اس کی

جو اپنے آپ کو مسلمان کہتے ہیں اور پھر اسلامی عقائد اور اسلام کے سماجی و اخلاقی اقدار کو ایک نظام کہتے کی آواز لگشت کا نام دیتے ہیں ۔ اُن کا خیال ہے کہ اسلامی عقائد و اقدار موجودہ زمانے کی ترقی کی دریں ان کی کوئی مدد نہیں کر سکتے ۔ ہم ان کے اس ذہنی ودیے اور فکری ارتاد سے منتفع نہیں ہیں ۔ ہمارا حیال ہے کہ اسلامی عقائد و اقدار سے زندگی میں حسن و توازن (اور اعتدال پیدا ہوتا ہے) اور یہی انسانیت کی جان ہے ۔ یہ ہمیں تو انسان خواہ وہ کتنی بھی ترقی کیوں نہ کر لے، بخواں سے بدتر ہے ۔ وہ ترقی ہے یعنی ہے جو انسان کو انسانیت سے ہماری کر دے، زندگی کی وہ صبا رفتاری زندگی کی تباہی و بربادی ہے جو مردوت، محبت اور صمہ، جمی کے جذبات کو فنا کر دے، وہ خلاف انسان انسانیت کے لئے ایک صیبیت، در بلہ ہے جو انسان کے باطنی تھانوں سے آشنا نہ ہو ۔

لیکن آج وہ مسلمان بھی جو اپنی نامہ میں یہ دعا مانگتے ہیں کہ "سَبَّا اَنِّيَا  
فِي الدُّنْيَا حَسَّةٌ وَّ فِي الْاَخْرَى حَسَّةٌ" ۱ عام طور پر دنیا کی دولت ہی کملنے پر نظر رکھتے ہیں اور علاحدگا کی یہی حصہ ان کے پیش نظر ہوتا ہے، غالباً ان کے اس ذہنی ردیہ میں بھی موجودہ زمانے کی مادی ترقی کے تصور کا دخل ہے، اور وہ بھی ہر دوست اسی دنیا کو حاصل کرنے کی فکر میں مشغول ہیں ۔ یہ بات ہم عموم میں بھی پانتے ہیں اور خواص میں بھی، ان پڑھدیا کم پڑھتے لکھنے والوں میں بھی دیکھتے ہیں اور علماء اور دانشوروں کے طفیل میں بھی، مدرسون میں بھی اور خانقاہوں میں بھی ۔ ائمہ اور آخرت پر ایمان مسلمان ہونے کے لئے ضروری ہے، زبان سے تو ہم اس کا اقرار کرتے ہیں، لیکن دل کی گہرائیوں میں شاید ہم اس کو اترنے نہیں دیتے کیونکہ ہم دیکھتے ہیں کہ ہمارا ذہنی ردیہ اور ہمارے اعمال سب کے سب ہماری آخرت فراموشی کے غماز ہیں اور ہمیں اس کی نکر نہیں کہ ہم خدا کے سامنے جوابدہ ہیں، ورنہ ہمارے اعمال ایسے ضرور ہوتے جو ہمارے سفر آخرت میں زدارہ کا کام دیتے اور اپنی شمازوں میں جب ہم دعا مانگتے تو ہمارا مقصود دنیا اور آخرت دونوں کی سچلا نی ہوتی ۔

اور بعض اوقات شخصی عزائم کے تصاویر کا شکار ہوئے اور اس سلسلے میں اسلامی اخلاق و ادار کا اکھیں کچھ پاس نہ ہوا۔ ان میں سے ہر ملک اسلام کتاب اور سنت کا نام بڑے نور سے لیتا ہے، لیکن اپنی قومی اناکیت اور اپنے اجتماعی عزوں میں ایسا بتلا ہے کہ عبد جاہی کی یاددازہ ہو جاتی ہے۔

ایران و عراق کی موجودہ جنگ ہی کی مثال یلحیے۔ سب کچھ جانتے بوجھتے ہوئے کہ اسلام دشمن طائفیں ہر طرف منہ کھولے کھڑی ہیں۔ یہ دولوں ملک جو مسلمان ہیں اور پڑوسی ہیں، بعض اپنی اناکیت اور اپنے سیاسی یہروں کے شخصی عزائم کی بدولت ایک دوسرے سے دست دگریاں ہیں اور یہی احتمالہ جنگ لڑ رہے ہیں جس میں دونوں کا خسارہ اور دولوں کی ابھی تباہی ہے کہ اب ایک عرصہ تک ان کا سنبھالنا ممکن اور قومی صنعتی استحکام و ترقی کے لیے ان میں استعماری طاقتوں کا دست نگرینا ان کا مقدر ہے۔ ہم تو اس جنگ میں عبد جاہی کے رب قبائل کی ان لڑائیوں کی خواہ بوجھوں ہوتی ہے جو ادھوں کے بڑھنے بڑھانے اور بیانی کے پہنچنے پلانے پر ہوا کرتی تھیں اور برسوں چلا کر نہیں۔ ایران میں ملماں بھی ہیں اور مجتہدین بھی، امام رضا بھی ہیں اور دانشور بھی، اسی طرح عراق میں عالم بھی ہیں اور مجتہد بھی۔ میر بھی اور دانشور بھی، لیکن اس وقت سب کے سب قومی اعصابت و اناکیت کے لئے میں چونظر آتے ہیں اور اپنے اسی رویے کو اسلام کی سب سے بڑی خدمت نصویر کرتے ہیں۔ گو با اجتماعی طور پر قوم کی قوم یہ سمجھ بیٹھی ہے کہ وہ کوئی بڑا دینی فرضیہ انجام دے رہی ہے جو فی سبیل اللہ ہے اور اُسے رضاۓ الہی حاصل ہے۔

بین تفاوت رہ از کجاست تا بکجا

سب سے زیادہ افسوس کی بات یہ ہے کہ بعض تنگ نظر اور متعصب ملقوں نے ایران اور عراق کی اس برادر کستی کو عرب و عجم اور شیعہ سنتی جنگ بنادیا ہے، حالانکہ گرتہ میں اترے اور مغرب سے لے کر مشرق تک انسلم حکومتوں اور حکمرانوں کو دیکھیے تو سب کے سب استعماری تہذیب و تمدن کو اس دور کی سب سے بڑی دینی تصور

برق رفتار ترقی کی بُرکتیں ہیں ۔

غُریب اور آن پر صہ مسلمانوں میں تو ممکن ہے کچھ نیک مل اور خدا ترس بھی مل جائیں لیکن مالموں اور دانشوروں ، زاہدوں اور صوفیوں اور امیروں اور مترفوں کا حال نوہنیات اپنے ہے ۔ علم و دانش ، زندگی و عبادت اور امیری و مرغہ الحالی کا تھا صفا کا ان کے ہم ملین میں بھو ۔ انکاری صحبت و رفاقت ، سخاوت و فیاضی جنم و مروت ، اور خدا کی ہمتیت اور شکر کی سماں کا جہہ مونا ۔ لیکن ہم ان میں ان اخلاق حمیدہ کے بجائے تفاخر و حسد ، رشک خند جاہ پرستی حستے مال ، نہنوں گوئی ، قاوت قلبی خوبی و غرضی اور خدا کی ناشکری زیادہ یتے ہیں ۔ ان ہیں سے تھنھر اس نسل نہیں میں بستلے ہے کہ وہ حکمچہ کرتا ہے نہ کہ حشودتی حاصل کرنے کے لئے کرہا ہے لیکن حققت بہ بہے کہ ہمیں زبان اپنے تکڑے اپنے زبده اپنے عبارت اپنے واسنے کے دور سے رہا ہے میں وہ نیا کما لینا چاہتا ہے ۔ ان میں سے ہر شخص حاکمان و قوت اور حاملین اتنے کی دلیل خواری کے لئے ہے چیز نظر آتا ہے ۔ عجیب معاملہ ہے کہ اس دور میں غزوہ ، حاہ پرستی حبّت مال اور سیاہ کاری جسے اخلاقی امراض سے سے زیادہ مالموں ، دانشوروں ، صوفیوں اور خوشحال اور میظھن لوگوں کے طبقے میں پائے جاتے ہیں ۔ فسل معاشرہ کی کسی سہیانک تصور ہے یہ ।

اجتماعی سطح پر دیکھتے تو اس نصویر کے خطوط اور سیایاں نظر آتے ہیں ۔ دوسری جنگ عظیم کے بعد اسلام دنیا میں استعمالی طاقتیں کمر وہ میونی شروع ہوئیں اور رفتہ رفتہ ایک کر کے مسلمان ملکوں کو سیاسی آنادی ملی ، اور ہر پڑوں کی دریافت کے بعد ان ملکوں میں بیداری کے آثار بیدا ہوئے ۔ لیکن قومی سطح پر اسلام افواہ کو آزادی اور خوشحالی کی حود دلت میسراں اسے اکھوں نے اپنے سماحتی اختلافات اور قومی منافتا پر بے دریغ خرچ کیا ۔ غرض جو اخلاقی اغطاط شخصی سطح پر تھا وہ قومی راجتمانی سطح پر اور کبھی زیادہ خوناک صورت میں نہا ہبھوا ۔ استعمالی طاقتیں کی معاشی و نظریاتی یقان کے باوجود مسلم ممالک اپنے باہمی شک و حسد ، غور و انا نیت ، خود غرضناز قومی مفاہ

بیہا کہ اتنے بُسے تاریخ ساز انقلاب کے پیچھے دنیوی اسباب میں سے صرف ایک سبب  
نکھا جس نے ہوا کا رُخ بدل دیا اور وہ سبب یہ تھا کہ پے بے پے فوجی مشکتوں،  
تہذیب اور آبادیوں کی مسلسل تسلیٰ بے شمار اسلاموں کے وحشت ناک قل مام اور  
تہذیب و نہاد کے مثال تاخت و تاریخ کے باوجود مسلمانوں کا اعتماد خدا پر قائم رہا،  
وہ اپنے عقیدے اور ایمان پر جھے رہے اور ان کی رومنی طاقت برقراری ہی ایمانی ارتکاد  
و دوسری بات ہے۔ ایک نجھ کے لئے بھی ان میں نہ تہذیبی ارتکاد اینی جگہ بنا سکا اور نہ بھی  
ارتکاد، اور ان سب چیزوں نے مل کر اجتماعی طور پر ان کو اخلاقی انتشار میں مبتلا ہوئے  
سے عغوف رکھا۔ یہی وجہ تھی کہ اُس وقت جو لوگ مسلم معاشرہ کا نک سکتے وہ خراب  
بھیں ہوئے، اور یہ وہ لوگ تھے جنہیں تم اہل دل کہتے ہیں، ان میں امیر بھی تھے اور غیر  
بھی، عالم بھی تھے اور صوفی بھی، عامل و زاد بھی تھے اور ما عظ بھی۔ یہی وہ لوگ تھے  
خحفوں نے اپنے فکر و عمل کی تصحیح اس گھٹائیوب اندھیرے میں روشن رکھی اور اس کا  
نتیجہ یہ دیکھنے میں آیا کہ تھوڑے ہی عرصے میں انہوں نے تاتاریوں کو من جیتِ القوم  
مسلمان بنایا۔ اس طرح مسلمان جس قوم کے ہانگوں فوجی سطح پر شکست کھا چکے تھے اور  
ایسی شکست کہ معلوم ہوتا تھا کہ اب اسلام کے دن پرے ہو چکے، انہوں نے اسی قوم  
کو اپنی اخلاقی و روحانی قوت سے نجت کیا۔

انیسویں صدی اور بیسویں صدی کے نصف اول کی طویل مدت میں پہلے تو  
مسلمانوں کے سیاسی زوال کا آغاز ہوا اور یہ رکھیں مغربی اقوام کے ہانگوں ذلت و نکبت  
کا سامنا کرنا پڑا۔ سیاسی مکونی کے ساتھ ان کے ایک طبقے میں ذہنی مکونی بھی دہائی جو  
رفتہ رفتہ ذہنی تہذیبی ارتکاد میں بنتا ہو گیا۔ خود مسلمانوں کا معاشرہ دو ایسے حضور میں  
تفہیم ہو گیا جو نکری و عمل سطح پر ایک دوسرے سے مخالف و متفاہم رہا۔ اس صورت  
حال نے معاشرہ کے دو لوں حضور میں اخلاقی و روحانی بھرمان کی کیفیت پیدا کر دی، اگر اس  
بار مسلمانوں نے فوجی و سیاسی سطح پر شکست دہنگیت کے ساتھ اخلاقی و روحانی سطح پر بھی مات  
کھائی، تاتاریوں کے حلے کے مقابلہ میں مغربی اقوام کے حلے کی نوعیت مختلف تھی، یہ بالکل

کرتے ہیں، اسی کے طرزِ زندگی کو اپنائے ہونے میں، ان میں سے کچھ ایسے ہیں جو نفقت سے کام لے کر اسلام کا نام زور سے لیتے ہیں۔ لیکن زندگی غیر اسلامی گذارتے ہیں، ایسی حکومتیں اور حکمران درحقیقت اسلام کو ایسے سیاسی مقاصد کے لئے استعمال کرتے ہیں اور کچھ ایسے ہیں جو استعماری طاقت کے نظر میں، سیاسی اور معاشی مقاصد کا آلاتکار ہیں اور وہ کھل کر اپنی سلام و شمنی اور ملت گشی کا نظاہرہ کرتے ہیں۔

مسلمانوں کو اللہ کی رحمت سے مابوس نہیں ہونا چاہیے اور ہم محمد اللہ میوس نہیں، لیکن اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے کہ انسان کو اتنا ہی ملتا ہے جتنے کے لئے وہ کوشش کرتا ہے، یعنی قانون نظرت یہی ہے کہ انسان کو اگر اپنی حالت بد لئے کی پرواہے اور وہ اس کے لئے میمع خلط و پرکوشش کرتا ہے تو فدرت بھی اس کی مدد کرتی ہے۔ افسوس کہ مسلمانوں میں خدا اور دل کے بتاتے ہوئے لاتھ عمل کے مطابق اپنی موجودہ حالت کو دل دیتے کی نہ تو کسی پرفلوچ خواہش کے آثار نظر آتے ہیں اور نہ ایمان و یقین اور اخلاق رنیک یعنی کی یو بی طاقت کے ساتھ کوئی سی وکوشش ملتی ہے۔ ہم سمجھتے ہیں کہ اخلاقی و روحانی انتشار اور ایمان و اخلاق ایک جگہ جمع نہیں ہو سکتے اور اس وقت امت اسلامیہ کا سب سے بڑا المیر یہی ہے۔

ہم یہ کبھی جانتے ہیں کہ اپنی عددی قوت، مادی دولت اور وسائل و ذرائع کے اعتبار سے آج اسلامی دنیا اتنی کمزور اور درماندہ نہیں ہے جتنی کہ وہ اس وقت تھی جب کہ تاتاریوں نے اس کے ایک وسیع و عریض حصے کو ورنکر کر کھ دیا تھا اور مام مسلمانوں کی معاشی و سیاسی تباہی و بر بادی کے ساتھ اخلاقی تباہی و بر بادی کا یہ عالم تھا کہ اس زمانے میں ہر طرف مسلمان یہ کہتے پھرتے تھے کہ ہربات مان لو، لیکن جب یہ کہا جائے کہ کسی معز کے میں تاتاریوں نے شکست کھائی تو اس بات کا یقین نہ کرو، یہ تیریوں صدی عیسوی کی بات ہے لیکن اس صدی کے ختم ہوتے ہوئے صورت حال بدل چکی تھی اور صنم خانے ہی سے کعبہ کے پاساں پیدا ہونے لگے تھے۔ یہ انقلاب حال کیسے ہوا، دنیا کو آج تک اس پر جیرت ہے۔ لیکن جاننے والے جانتے

## اسلامی قانون

یہ بات ہیرت اور دلچسپی سے خالی ہیں کہ آج جبکہ سامنس اور میکنولوچی کی دنیا سخیر فطرت کے محیر العقول کاریزت انجام دے رہی ہے اسی دنیا میں اسلامی قانون، خصوصاً اسلام کے عربی قانون کے مطابع کی طرف خیلی سلسلہ سماں ہوئے توجہ کی ہے، خاص طور پر بورڈ پر اور امرکر میں اہرنا قانون کی دلچسپی اس سلسلے میں روزافزد ہے جو مارے لگ میں بھی تخلیق، وہ بہترین صد ب ماہرین قانون نے اس کام مطالعہ شروع کر دیا ہے۔ یہاں کیوں ہے؟ اور کیا بات ہے کہ بھی کل اک قانون کے حین اہام تو تہذیب و تتمدن کے نہایت ابتدائی دور پہنچنے والوں کی تھا اسی تھا، آج یہی اسرین قانون کی نوجہ کا مرکز بنا جا رہا ہے اور وہ نیا اہرنا ماری تتمدن دنیا جو اسی کم ممکنی کے سبب اپنے آپ کو نہ مل کر ترقی کر آئی مرتے ہیں تھیں رہی ہے، اس نظام میں اپنے درد کا مادا نہاد شکر رہی ہے؟ یہ معاملہ خود مسلمانوں سے بھی جو تقریباً پچھلے دنیں سورجت سے احساس کرتی اور یہاں یقین کے سحران میں بستلا ہیں غور و نکر کا طالب ہے۔

اکبی حال ہیں یہیں اسلام کے تعریفی قانون کی معنویت کے مدنظر پر ہندوستان کے مشہور قانون داں بارکو نسل آف انڈیا کے ڈاکٹر مارادھو مین کی تقریب سے کاموں قع ملا۔ اپنی تقریبیں انھوں نے انگلستان اور امرکر کے قانون فوجداری کی جس کی ایک شکل ہندوستان میں بھی رائج ہے، خامبوں کا ذکر کیا اور ان ٹکلوں میں بڑھتے ہوئے جامع کی طرف توجہ دلاتے ہوئے

ایک درستی قسم کا چیلنج مختوا ادا رکھیں اس چیلنج کا مقابلہ اسی سطح پر کرنا چاہیے تھا کہیں کسی مقابلے کی کوشش ضرور ہوئی لیکن جوئی طو پر یہ نہایت کمزور ثابت ہوئی۔ مسلمانوں میں جو امیر تھے، صاحب ثروت و حیثیت تھے، عالم و دشوار تھے، ان کی بڑی تعداد ملعوبیت کا شکار ہو کر رہ گئی اور ان میں عقیدے کی وہ صفات خدا پر گھرے اعتماد کی فعالیت اور اخلاص و اخلاقی کی وہ ایکجاتی قوت باقی نہیں جو اپنی روحانی انتشار سے غافل رکھ سکتی۔ ان میں جو عابد و زاہد اور صوفی تھے ان کی بھی بڑی تعداد خود ایسے مرح خانقاہی کی انفعائی کبیفیات میں بنتا رہی۔ اس طرح اہل و انس و اہل و اہل و اہل ایسا مسلمانوں کے اخلاقی احظاواں و انتشار کی علمامت بن گئے۔ اس لئے۔ اخلاقی انتشار سے تو مسلمانوں کو نفرادی طور پر تاثر کر سکے اور نہ اجتماعی طور پر مسلمانوں کا اخلاقی رنگار سے بچا سکے۔

اوہ اب درستی جنگ نظم کے بعد جب عام اسلام کو سیاسی حکومی سے نجات ملی ہے اور دنیا کے نقشے پر یہاں سیس سے نیز دہ آزاد اسلام ملکتیں وجود میں آ جی ہیں اور ان کے وسائل بھی کچھ ایسے مدد و نہیں ہیں بلکہ ان میں سے بعض ایسی ملکتیں ہیں جو بے پناہ و سائل کی لذت میں اور ان میں اہل دانست کی بھی کمی نہیں اور ہمارا خیال ہے کہ ان ملکوں میں اہل دل بھی ہوں گے تو پھر سوچنے کی بات ہے کہ کیوں انقلاب حال کی کون ایسی صورت اظہر نہیں آتی جس سے مسلمانوں کے ایک خوش آینہ مستقبل کی نشاندہی میں بہرہ کا جاتا ہے کہ عسکریوں سے قلوب کا تزکیہ موت اسے اور خوشحالی بھی اسکے کی بڑی لفڑی سے کافلاں دمرون کی کوکھ سے بہبی اخلاقی خرابیاں جنم لیتی ہیں۔ لیکن مسلمانوں کے عالم میں ہم یہ دیکھتے ہیں کہ نہ نو مصائب و آلام سے ان کے دلوں کی تپیر ہوئی ہے اور نہ خوشحالی و فارغ ابادی ہی سے ان کے اخلاق بہرہ مل ٹھیں۔ خدا کوئی ہمیں سمجھ لے کر یہ کیا معمور ہے اور یہ کیا بھبھد ہے جو کسی طرح کھلنا ہی نہیں۔

سمنے اور جو کچھ لکھا ہے وہ بڑا، ورنہ ای اور حضرت داڑزو کے گھر سے جذبات کے ساتھ لکھا ہے تھیں رہ رہ کر عاظم بزرگی کا یہ سعیرا دا آتھے اور جی چاہیلے کے کیم برسلان کو خواہ دکی طبقہ کا ہو جھوپڑھپور کر سائیں کہ گئے تو نیت دکامت دیباں اگدہ اند پہ کس بیمبل درنگی ایک سواراں را پہ شد اور ان سے پوچھیں کہ ہمارے حالوں اور دشواروں قائدوں اور صناؤں، ایہروں اور زیریوں، عابدوں اور صونیوں کی صفوں سے کیا ایسے فعال باحیت اور اخلاص اہل دل نہ تھیں۔ گے بظاہری نام و نواد، جوہ و منصب جاہ و مرتبہ، لذت و راحت اور سادی و جہانی ارتیفیات کو ہے حققت سمجھیں اور اس کا راز تھی میں بنے خلکوں تریں تاکہ انسانیت کی شق جملہ اہمیت کے بھر جان و انتشار کے صفوں میں پھنس کر رہ گئی ہے سلامتی کے ساتھ کارے جائیں۔ (جنوری ۱۹۵۶ء)

کرتے ہیں۔ ظاہر ہے کہ کسی نظام قانون کا نتیجہ اگر یہ نکلے تو اس نظام قانون پر کہاں تک اعتبار اور اعتماد کیا جاسکتا ہے۔

مغرب کے نظام قانون میں ساری توجہ اس پر ہے کہ قانون کے ذریعہ جائز کا انسداد ہے، اس میں اس کا لحاظ نہیں کیا گیا ہے کہ قانون کے ذریعہ انسداد کی نوبت آئے سے پہلے ہی تدارکی تہذیبی ہو سکتی ہیں۔ اس میں ایسی کوئی صورت نظر نہیں آتی کہ خود اندر سے کوئی قوت کوئی آزاد انسانی اعمال کو کٹھوں کرتی رہے۔ یہ بات ظاہر و باہر ہے کہ محض تہراۓ موت یا تیرد بند کی لمبی سزا کا خوف ہی انسدادِ جرائم کے لئے کافی نہیں ہے۔ اور ضروری ہے کہ اس سلسلے میں قانون کے ساتھ کسی مذہبی عقیدہ کے اخلاقی محرکات بھی والبستہ ہوں۔ یہیں پوری ذمہ داری کے ساتھ یہ احساس ہے کہ جو نکل اسلام کا تعزیری قانون مذہبی و اخلاقی محرکات پر مبنی ہے اس لئے غیر مسلم اسماجوں کو بھی آج کے دور میں اس کی گہری معنویت کا احساس ہو چکا ہے۔ اسلامی قانون میں اصلاح اور اخلاقی بجالی کا فاسد کار فرما ہے اور اسلام کے قانون میں تدارکی تہذیب کا بھی لحاظ رکھا گیا ہے، اس وقت مغرب کے اہر ہیں قانون انہیں چیزوں کی تلاش میں ہیں، اس لحاظ سے بھی اس نظام قانون کی معنویت کا احساس رو راندیں ہے۔

اسلام نے صاف صاف بتایا ہے کہ کون سی چیزوں ممنوع ہیں اور کون سی چیزوں معروف ہیں۔ ان کے نیچے میں واجب، مباح اور مکروہ اعمال کی قسمیں ہیں۔ اس طرح مذکورات اور معروفات کے نیچے میں اعمال کی جو قسمیں ہیں ان میں محتاط انسانوں کے لئے اپنے طور پر نافذ قانون کے خوف سے نہیں، اخلاقی درود حادی ترقی کے بہت مواتع ہیں۔ اس طرح ایسے اعمال جن پر ترازو اور شرعی حد کا نفاذ سو بہت ہی کمرہ جاتی ہیں۔ پھر اس سلسلے میں شہادت کا جو اصول اور قانون ہے وہ اتنا سخت ہے کہ نجی یا قاضی کے اختیار تکمیزی کی بہت کم گنجائش رہ جاتی ہے۔ اس طرح اس نظام قانون میں قوی روحانی اس طرف ہے کہ جرم اور جرم دوں کے سلسلے میں معروفی طور پر معاشریقین کی کمد نک پہنچ جائے اور بچہ ضروری متادی جائے یا حد جاری کی جائے۔ آج یہ فرض کریا گیا ہے کہ قانون بنادیئے سے جرم انتہم ہو جائیں گے۔ لیکن دیکھنے میں یہ آتا ہے کہ قانون بننے تک میں اور جرائم بڑھتے رہتے ہیں نتیجہ یہ ہے کہ قانون کا احترام دلوں میں باقی نہیں رہتا۔ لوگ سمجھتے ہیں کہ قانون کی علاوہ، کوئی

یہ تصویبی کیا کہ ان ملکوں کے قانون فوجداری میں کچھ بنیادی کمزوریاں ہیں جن سے حاکم کم نہیں ہوتے بلکہ بڑھتے جا رہے ہیں، انھوں نے معاشری اور سماجی عوامل کو بھی اہمیت دی، لیکن ان کا خیال تھا کہ مذہب و اخلاق یا کسی ایسے فلسفیہ کا باہمیہ حیات سے گھرے تعلق یا جذبہ فواداری کے بغیر جس سے انسان کا ضریبہ سیدار ہو۔ مگر انسانی کو سیدھے لستے یہ نہیں ڈالا جا سکتا۔ ان کا یہ بھی خیال تھا کہ اس سے ہر اس صورت پر زیادہ بھروسہ کی چاہکتی ہے جس کے زیر بھم کے تاروں کو کسی نتیجی سبقت کی رفتار سے چھپا دیا ہو، کیونکہ اس صورت میں انسان کا معاملہ اس مادی قوت سے ہوتے ہے، ایسی بہاست کو دھل نہیں ہوتا۔

مغرب میں انقلاب فرانس (ویتنی) انقلاب کے بعد اس طرح کا سماج رفتہ انتہا بنا اس میں مذہب کو اس طرح کا دیس کیا تو دیکھنا نہیں نسب ہوا، جیسا کہ اشتراکی انقلاب کے بعد سوویٹ یونین اور درسرے ملکوں میں دیکھئے ہیں آیا، لیکن مادیت کے نسب نے اتنا بڑا باندھا کر مذہب روزمرہ کی زندگی میں برلنی جا سے ہل کاری اندار کے سرچشمہ کی چیزیں تباہی نہ رکھ سکا اور مغرب کے سماج میں اضافیت کی نامہ تکمیلہ بائیوں کے ساتھ سکھا ہوا ہی کا بول بالا رہا۔ تجربہ سے معلوم ہوا کہ مغرب نے پہاڑیاں حصہ سماج نازک یہ بنا یا کھا اس کے آج مذہب و اخلاق کے سہارے کی اشد ضرورت ہے۔ زندگی ملتیح حقیقوں نے مغرب پر ہی بھی، اضافی دیا ہے کہ قانون، مذہب اور اخلاق تیوں کو ہمی خوشنگوار، شستہ سماج میں امن و امان، نظم و ضبط اور عکومی خوشحالی، اور اہمیان دکے لئے ہے۔ درستگاہ موری ہے۔ ملک میں کبھی صورت حال یہی ہے اور ۱۸۶۰ء کے بعد جس قابو۔ کہیاں اپنیا گیا تھا، وہی آزادی کے بعد بھی سب سے زیادہ مفید نتیجہ یہ اور ترقی یہ نہ کہنا جاتا ہے، حالانکہ یہ قانون اور اس سے متعلق عدالتی طریقہ کا کیسہ ناکام ثابت ہو چکے ہیں، دیکھئے میں یہ آئندے رہساوات بڑستے بڑا جنم، بڑے سے بڑا قاتل، سٹلگین جرم اور قتل کے بعد بھی بھٹکن رہتا ہے کہ خود ملک میں رائج قانون اور عدالتی طریقہ کا بھائے بھائے گا۔ کم جرم تیدی ابھے ہوں گے جو قید و بند کی لمبی سزا کے مقابلے میں مر جانا پسند کرتے ہوں اور اکثر یہ دیکھئے میں آتا ہے کہ لمبی سزا کے بعد بہت سے مجرم اور بھی سخت دل اور شقی القلب بن جاتے۔ تب اور قیفنا نے سے باہر کر سٹلگین ترجمہ کا اتنکاب

## اصلاح و تجدُّد کے حامی

اور

## آن کی الحصیں

ہند حاضر میں دنیا نے اسلام میں اصلاح و تجدُّد کی تحریکیں بھی انھیں اور کئی مکتب خیال بھی وجود میں آئے، ایسی شخصیتوں بھی پیدا ہوئیں جو اپنی ذات سے خود ایک انجمن اور ایک تحریک تھیں یہیں ان شخصیتوں اور تحریکوں سے مسلم معاشرے میں اصلاح و تجدُّد کا جو کام ہونا چاہیئے تھا وہ نہیں ہوا اور اس کے جو نتیجے نکلے چاہیں نئے وہ نہیں نکلے اور مسلم معاشرے قائم اور جدید کی ایسی شکلکش میں بنتا ہو گئے جس کی کوڈ میں ذہنی و فلسفی انتشار اور معاشرتی و اخلاقی برجامن ہی پرورش پاتے رہے۔ آئیے دیکھیں کہ ہماری یہ بات کہاں تک صیحہ ہے اور اگر کسی حد تک صیحہ ہے تو اس کے کیا اساب ہیں۔ لیکن اس سے پہلے یہ جان لینا ضروری ہے کہ اس موقع پر ہم ساری دنیا نے اسلام کی تحریکیوں اور تجدُّد پسند شخصیتوں کا جائزہ نہیں لیں گے، صرف چند مخصوص رہMANات اور شخصیتوں ہی کا ذکر کریں گے۔

تاریخ اسلام میں جس دور کو جبود و انحطاط کا دور کہا جاتا ہے اُس کا آغاز تیرہویں صدی میں منگولوں کے حملوں سے ہوتا ہے اور کوئی پائی سو بریس تک قائم رہتا ہے۔ پھر اٹھارویں صدی میں ہمیں جبود و انحطاط کے بادل کچھ چھٹے نظر آتے ہیں اور انیسویں صدی

کام ادا قانون ہی کے ذریعہ کیا جا سکتا ہے، پھر یہ کہ فری خودا پرے فعل کا ذمہ دار ہے، اس پر کوئی اخلاقی اور سماجی ذمہ داری نہیں ہے۔ اسلام میں بھی فرمادی طور پر اپنے اعمال کا ذمہ دار ہے لیکن جرم کی صورت میں ایک لحاظ سے دیت اور معاوضہ کی گنجائش رکھ کر اسلامی قانون نے اجتماعی ذمہ داری کا عضویت اپنے اندر شامل کر لیا ہے۔ اس کے علاوہ مظلوم کو ایک حد تک معاف کر دینے کا اختیار بھی ہے۔ الغرض اسلام کے قانون فوجداری کی روح یہ ہے کہ جرم کو میں علوم۔ یہے کہ جرم کی سزا ہنڑوں ملے گی جھوٹی شہادتیں اور قانونی داؤں پرچم اسے بچانہیں سکتے، بے گناہ محفوظ رہتے ہیں۔ فرد کی اصلاح اور اخلاقی بھائی بھی قانون کی ذمہ داری ہے۔ قانون کا نہایت محض نہیں ہے کہ کوئی جرم کرے تو سزا ملے ملکہ یہی ہے کہ قانون کی شلاف و رذی کرنے والے کو یہ علوم رہے کہچوں کہ اس کا جرم اخلاقی اور سماجی جرم ہے، اس لئے وہ رہا سے نکھل نہیں سکتا۔ پھر جو کہ قانون کی خلاف و رذی یا جرم نہیں اور عقیدہ کی خلاف و رذی یعنی گناہ ہے، اس لئے اس سے خدا کے سامنے بھی جوابہ ہونا ہے، اسلامی نظام قانون کا یہ وہ تاریکی ہے جو خودا پری جگہ اعمال، انسانی کو تاثر نہ رہتا ہے۔

اس نظر سے اسلام کے تعزیزی قانون کا جائزہ لیا جائے تو اتنا پڑے گا کہ حق تعالیٰ کی جھوڑی اور ادا و سماجی انصاف کے جدید عیاد، دلوں لحاظ سے اسلام کا قانون جھوڑی بھی ہے اور جدید بھوی۔ انسو سے ہے کہ مذہبی تعصب اور گردہ تناگ نظری کے سبب مغرب کی عیسائی دنیہ اسلام کے ساتھ قدمات اور پسندگی کا جو رشتہ جوڑ دیا تھا، اسے اہل مشرق نے صحیح سمجھا، اور غلامی کے درمیں یہ بات ذہنوں میں اس طرح راستہ ہو گئی کہ غیر مسلم تو بُر مسلم، بہت سے جدید تعلیم یافتہ مسلمان بھوی بھجنے لگے اور یہ بات بھلادی گئی کہ غلاموں کی بصیرت پر بھووسہ نہیں کیا جاسکتا کیونکہ سیاسی حکومی کے خاتمہ کے بعد بھوی عرصہ تک مکوم فویں ذوق حسن و زیبائی سے محروم رہتی ہیں۔ مقلد نہیں بھی میں نہیں پائے جاتے، مقلد جدید افکار کی دنیا میں بھی طلتے ہیں، اس ذہنی غلامی کا سلسلہ دراز ہوتا ہے اور ایسے غلام اور ایسے مقلد انھیں چیزوں کو حسین اور زیبائی کہتے ہیں جیسیں ان کے آقا اور ان کے "پیر و مرشد" حسین اور زیبائی کہتے ہیں۔ ہم اہل مشرق، مسلم اور غیر مسلم سب، جس قدر جلد اس ذہنی غلامی سے آزاد ہو جائیں اسی قدر یہ ہمارے حق میں مفید اور مارکت ہے۔

لیکن اسٹھاروں اور انیسویں صدی میں مسلمانوں کو جس تہذیب کا سامنا تھا وہ اس وقت کی تہذیبِ اسلامی کے مقابلے میں کہیں زیادہ قوانا اور طاقتور تھی، اس میں حرکت تھی اور قدیم تہذیبوں کے انکار و خیالات، عیسائی معتقدات اور خود تہذیبِ اسلامی کی بعض اہم سماجی و اخلاقی اقدار کا مظہر تھی، وہ گویا یہ نافی، ہیلینی، رومی، عیسائی اور اسلامی تہذیبوں کے حرکی عناصر کی ایک ایسی ہمیت ترکیبی تھی جس کے پچھے جدید یورپ کی بے پناہ سائنسی، صنعتی، معاشی اور سیاسی طاقت تھی اور عیسائی مشرکوں کے تبلیغی عوام کے سبب اس میں نہ ہبی داعیوں کا سا جوش و خروش بھی پیدا تھا۔ ادھر اسلامی ممالک کا جنہوں نے صدیوں ساری ہندو بُدنیائی کی تھی، نشادہ نانیہ کی تہذیبی تحریک کے بعد تیزی سے ترقی کرنے والے ملکوں سے کوئی رابطہ نہیں رہ گیا تھا، اس لئے وہ طبیعی علوم کے اس دیسیخ خزانے اور صنعتی چارت کی اس بیش بہا دولت میں جو مغربی یورپ نے نشادہ نانیہ کے بعد کئی سو سال اگلی مدت میں حاصل کی تھی، حصہ نہ ٹھا سکے تھے۔

ہمیں اس تاریخی حقیقت کو دیانتداری سے تسلیم کر لینا چاہیئے کہ تیرہوں صدی عیسوی سے لے کر اسٹھاروں میں صدی کے وسط تک مسلم معاشرے ذہنی جمود اور تہذیبی اختلاط میں مقید رہے، لیکن اسٹھاروں میں محمد بن عبدالوہاب (۱۴۹۲-۱۴۰۳) کی تحریک سے پہلی بار ایک محدود علاقتے ہی میں ہی، ذہنی جمود کا یہ طلسہ لوٹا، یہ زندگی کی علامت تھی، یہ علامت تھی اس بات کی بھی کہ تہذیبِ اسلامی مفرده نہ تھی، ہاں، نیم جاں ضرور تھی، لیکن اس سے بڑھ کر اصل حقیقت ہے میں کہ راسخ العقیدگی اور تصور فکر کے ما بین عہد و سلطی کی ابتدائی صدیوں میں جو ایک خاموش مفاہمت ہو گئی تھی، یادوں سے لفظوں میں یہ کہ خدا سے متعلق اسلام کے ما و راتی تصور اور اس تصور میں کہ وہ محیط کل ہے پچکے سے جو ایک تجویہ ہو گیا تھا اس سے اسلامی تہذیب کا فائز بُدنیہ اور تضادات بُدنیل کر چلتے رہے، لیکن اس طرح کے تجویتے ابدی اور دو ای ہیں ہوتے اور کمزور و نیم جاں ہی ہی، ایک زندہ نظام میں نے نوامی اور محکمات اُبھر کر رہتے ہیں۔ محمد بن عبدالوہاب کی تحریک دراصل اسی تاریخی حقیقت کی عملی شکل تھی۔ یہ تحریک مغرب

میں حرکت و بیداری کے آثار اُس وقت نمایاں ہونے لگتے ہیں جب دنیا نے اسلام پر مغرب کے سیاسی و تہذیبی حلقے بہت تیز موجا تھے ہیں۔ ہم اس صورت حال کی تفضیل ہیں بیان کریں گے، اس کے سیاسی و معاشری پہلوؤں کو سچی نظر انداز کریں گے اور صرف یک ہی کے کہ یہ دو تہذیبیوں کا نصaram تھا۔ ایک طرف جدید مغربی تہذیب کی تھی اور دوسری طرف قدیم اسلامی تہذیب۔ اس تصادم کے نتیجے میں دنیا نے اسلام میں کمی طرح کی تحریکیں شروع ہوئیں، لیکن آج ہمارا موضوع ہر فاصلاح و تجدید کی تحریکیں ہیں۔

ہندوستانی میں اور اس سے پہلے سبھی مسلمانوں کا واسطہ ایسی تہذیبیوں اور قویوں سے پڑھنا تھا جو بعض لحاظ سے اُس وقت کے معیار کے مطابق ارتقاء کے کمی مراحل سے گزر چکی تھیں، لیکن ان میں ابھرتی اور پھیلیتی ہوئی اسلامی تہذیب کی سی توانائی نہ تھی اور وہ اعلیٰ اقدار کے عالمگیر معیاروں کا ساتھ بہت پہلے چھوڑ چکی تھیں، یا تاریک خیالی کی حامل ایسی تہذیبیں تھیں جو اسلام کے کائناتی اصولوں کا جن پر تہذیب اسلامی کی بنیاد تھی، متابہ نہیں کر سکتی تھیں۔ دوسری بات یہ کہ اسلامی تہذیب کے پھیلاؤ کے اولین مخلوقوں میں اسلامی عقائد و افکار اور اسلام کی سماجی و اخلاقی اقدار کی کوئی ایسی شکل متعین نہیں ہوئی تھی جس سے اگر کسی اور طرح سے بیان کیا جاتا تو لوگ اسے دینی معاملات میں تحریف سمجھتے۔ منگلوں نے تیر میں صد کی میں جب تہذیب اسلامی کی اینٹ سے اینٹ بجا دو تو اگرچہ اس سے بہت پہلے راسخ العقیدگی نے عقائد کی تبعیہ و تشرییع اور اسلام کے سماجی و اخلاقی اقدار کی ایک خاص شکل متعین کر دی تھی، لیکن خود منگلوں کے پاس سیاسی و فوجی طاقت کے علاوہ اور کچھ نہ تھا، اس لئے اپنے علم و فنون کے ہوا روں اور اپنے تہذیبی و سیاسی مرکزوں کی تباہی کے باوجود، مسلمان ذہنی و تہذیبی سطح پر کسی مروع بیت اور احساس کمتری کا شکار نہیں ہوئے۔ ادھر بندوستان میں اسی دوسری تہذیب اسلامی کو جس میں عرب کا سوز دروں اور عجم کا حسن طبیعت دلوں شامل تھے اور جو خدا پرنسے دلن میں بسیار اور غریب الوطن ہو کر رہنی تھی، منگلوں کی فوجی تاختت و تاراج سے محفوظ رہ کر پھلنے پھولنے کا موقع ملا۔

لئی ذہنی وجہ باقی ہیجان میں مبتلا نہ کرنا چاہتے ہوں اور اسی کو مناسب سمجھتے ہوں کہ ان کے اپنے ذہنی خیالات پر سیاسی ذہنی نعروں کا پردہ پڑا رہے ۔

ایک خیال یہ بھی ہے کہ افغانی کا علم کچھ زیادہ وسیع اور گہرائے تھا اور اس خیال کے لئے ان کے رسالے ردِ تحریت کو ثابت میں پیش کرتے ہیں، لیکن یہ خیال صحیح نہیں ہے، افغانی کی نام تحریروں کو دیکھئے تو پتہ چلتا ہے کہ مفہولات و معموقات کے علم میں وہ اپنے ہم صقر علماء سے پچھے نہ تھے، البتہ ان کی بعض تعبیرات سے ان کے بعض شاگرد بھی مطمئن نہ تھے، ہاں، افغانی یہ ضرور چاہتے تھے کہ مسلمانوں میں مسلم فلسفہ کی علمی روایت کو از مرغ زندہ کیا جائے تاکہ اس کے سماں کے عصری علوم کو سیکھنے سکھانے کی ایک آزاد فضای پیدا ہو، لیکن یہ بات اگر کوئی ایسا عالم کہتا جسے عصری علوم میں سے کسی ایک ہی علم میں پوری دستگاہ حاصل ہوتی، یا کم از کم اسے ان فلسفیانہ انکار علمی تحریکات اور میوانہ زم کی اُس روایت سے پوری واقفیت بھونا جو عاری مغربی تہذیب کے پیچھے کار فرما تھی تو اس سماقی امکان تھا کہ وجد یہ انکار و نظریات اور اسی علمی و تہذیبی تحریکات کے مشتبہ منفی، قوی اور کمزور ہیلوں کی نشاندہی کرتے ہوئے حیات و کائنات سے متعلق اسلامی نہوں کی کوئی جدید تعبیر کر سکتا۔ افغانی کی سب سے بڑی کمزوری یہی تھی کہ وہ ایسے نہ تھے۔

پوروں میں زبانوں پر جن میں سے غالباً دونہاں نہیں، اور وہ کمی قدر سے، انہوں نے بہت بعد میں شیکھیں، انھیں قدرت نہ تھی اور مغرب کے علم و فنکر کے ماخذوں تک ان کی رسانی نہ ہو سکی تھی، اور ان کے زمانے میں ان ماخذوں کا شایدی معمولی حصہ ہی عربی میں منتقل ہوا تھا، پس، افغانی نفرے تو دے سکتے تھے لیکن فالص علمی بنیادوں پر نہ تو مغرب کی تہذیب و تدریں کا تحریر کر سکتے تھے اور نہ اسلامی ایمانیات و تعلیمات کی کوئی جدید تعبیر ہی پیش کر سکتے تھے، پھر جس طرح کی زندگی انہوں نے گزاری اُس میں علمی مصروفیتوں اور نکری کا دشمن کے لئے نہ تو وقت تھا اور نہ کوئی گنجائش۔

ہاں، اس بات کی کوشش انکے عزیز شاگرد مفتی محمد عبید (۱۹۰۵ء - ۱۸۲۵ء) نے ضرور کی جنہیں ہم عصر حاضر میں بہل اصلاحی تحریک کا تھیقی بانی ہے سکتے ہیں مفتی محمد عبید

کی سیاسی تہذیب بالادستی کے اثر سے نہیں ابھری تھی، بلکہ تہذیب اسلامی کی اپنی ہی داخلی کشاکش کے سبب تصادم کی یہ نئی صورت ظہور پذیر ہوئی تھی۔ محمد بن عبد الوہاب کی تحریک کے نتائج پرے دورِ رسالت ہے اور اگرچہ تصوف اور مسترد لاسع القیمة کے خلاف اس کی شدت پسندی نے اسے بڑھنے نہیں دیا، لیکن اپنے بنیادی جملے کے لحاظ سے یہ کامیاب رہی کہ اس نے مسلم معاشرے کے مقید پانی میں جو ایک سنگ احتجاج پھینکا تھا اس سے اس میں ایک زندگی بخش اور تازہ کار ارتعاش پیدا ہوا جس سے دھیرے دھیرے پوری دنیا سے اسلام متاثر ہوئی۔

سید جمال الدین انگلستانی (۱۸۹۷-۱۸۳۹) کی شخصیت اور سرگزیوں کو جو اسی نقطہ نظر سے دیکھنا چاہیے۔ بس یہاں یہ فرق تھا کہ اب مغرب اپنی تہذیب ویسی توانائیوں کے ساتھ اسلامی تہذیب سے تصادم تھا۔ لیکن انگلستان کا المیہ یہ تھا کہ انہوں نے مسلمانوں کی سیاسی طاقت کو منظور کر کے مغرب کے طوفان کا منہ پھرید یہے کامنصورہ بنایا۔ وہ مسلم حکومتوں کی بنیادی کم و رہی کامیح تجزیہ نہ کر سکے، شاید ان کی سیاسی بصیرت اس حقیقت کا پوری طرح ادراک نہ کر سکی کہ مسلم حکومتوں کا جو تہذیبی پس منظر ہے وہ عہد سلطی کی ایک ایسی نیم جان تہذیب کا پس منظر ہے جو مغرب کی جدید اور زندگی سے معمور تہذیب کا مقابلہ نہیں کر سکتی۔ صحیح ہے کہ وہ مسلمانوں سے بار بار کہتے تھے کہ خدا اس قوم کی حالت اس وقت تک نہیں بدلتا جب تک وہ خود اپنی خارجی اور داخلی حالت کو بدلتے کر لئے تیار نہ ہو، یہ کوئی صحیح ہے کہ وہ بار بار یہ کہتے تھے کہ مسلمانوں کو اپنی نہیں بھی اصلاح کا کام کرنا چاہیے اور علماء کا یہ فرض ہے کہ وہ جدید نہ کرے واقف اور علوم جدیدہ کے حامل ہوں، لیکن خود انہوں نے نہیں اصلاح کا کوئی پروگرام نہیں بنایا، خود انہوں نے اپنے علمی تحریر اپنی بے بنیاد ذیانت اور اپنی عبقریت کو فکر اسلامی کی کسی جدید تعبیر و تشریع کے لئے وقف نہیں کیا، شاید وہ مزاجاً اور طبعاً اس کام کے لئے موزوں نہ تھے، غالباً وہ حراثت کے ساتھ عہد سلطی کی لاسع العقیدگی کے خلاف آواز نہیں اٹھا سکتے تھے، یہ بھی ممکن ہے کہ وہ مسلم حکومتوں اور مسلم معاشرے کو اپنی سیاسی مصلحت کی وجہ سے

- ۱۔ جدید افکار کی روشنی میں فکر اسلامی کی از سرف تشریع و تعبیر
- ۲۔ غیر اسلامی اثرات اور رسم و رداج سے مسلم معاشرے کی تہبیہ
- ۳۔ مسلمانوں کی اعلیٰ تعلیم کی اصلاح
- ۴۔ عیسائی مشنریوں اور مستشرقین کے حلوں اور یورپ کے بڑھتے ہوئے اثرات کے خلاف اسلام کا دفاع

جہاں تک اس مسئلہ کا تعلق ہے کہ جدید افکار کی روشنی میں فکر اسلامی کی نئی تعبیر کی جائے، ہمارے خیال میں یہ مجموعیت کی علامت تھی اور اس میں اعتذار کا وہی پہلو تھا جو ہمیں مسلمانوں کی اعتذاری اور روانی تحریکوں میں نایاں طور پر ملتی ہے۔ افکار بدلے جائے ہیں، مثلاً انسیوں کی صدی کے ساتھ اسلام اس خوش گمانی میں بستا رکھتے کہ سائنس حقیقت، کائنات اور متصدی کائنات جیسے سوالوں کا جواب دے سکتی ہے، حالانکہ بعد میں ان کا یہ دعویٰ غلط ثابت ہو گیا، یا کائنات سے پہلے عقلیت کا تصور کچھ اور سخا کائنات نے عقل حصن کی تنقید کر کے اس تصور کو غلط ثابت کر دیا۔ اس لئے ہر جدید فکر یا فکری رُوكی روشنی میں اسلامی اہمیات و ایمانیات کی نئی تعبیر سے نوع ب نوع تعبیرات کی ایک چیستیں تو تیار ہو سکتی ہے، لیکن اصل اسلام کیا ہے، اس سوال کا جواب ہمیں مل سکتا۔

### شد پریشان خواب ما از کثرت تعبیر

لیکن غالبًاً مفتی محمد عبدہ کا یہ مشارکتی نہ تھا، وہ شاید یہ چاہتے ہوں گے کہ اسلامی اصول و عقائد کی تشریع ایسی اصطلاحوں میں کی جائے جو عصر حاضر کے انسان کے لئے قابل قبول ہو۔ اسی خیال سے وہ مسلمانوں کی اعلیٰ تعلیم کے نصاب کی بھی اصلاح چاہتے تھے اور اس کے خواہشمند تھے کہ مسلمان بچے اور نوجوان مدرس میں بھی سائنس، فلسفہ اور ریاضی کی تعلیم حاصل کریں۔ وہ یہ بھی سمجھتے ہوں گے کہ ان دونوں باتوں کا انتہا یہی نکلے گا کہ مسلم معاشرہ رفتہ رفتہ اور ہم و خرافات اور غیر اسلامی اثرات سے پاک ہو جائے گا۔

محمد عبدہ یہ بات کہتے تھے کہ عقائد اور اعمال میں بہادیت حاصل کرنے کے لئے کتاب اور سنت ہی کی طرف رجوع کرنا چاہیے۔ لیکن وہ یہ بھی کہتے تھے کہ مسلمانوں کے موجود

نے اس حقیقت کو سمجھ لیا تھا کہ اسلام کے اصولوں کی نئی تحریک اسی صورت میں مکن ہو گئی ہے جب نہیں اصلاح کے پروگرام کو جذب باتیت اور انقلابی سیاست سے الک رکھا جائے۔ لیکن عبدہ کی زندگی کے آخری برسوں میں جب کہ وہ اس حقیقت سے آشنا ہوئے، بین الاقوامی سیاست پیچیدہ تر ہوئی جا رہی تھی اور نیشنلزم کا تصور اس درجہ دلوں میں جاگزیں ہو چکا تھا کہ مسلمانوں کا جدید تعلیم یافتہ طبقہ اس کی نزاکتوں اور اس کے تقاضوں کو سمجھنے کے لئے تیار رہتا، انجام کار اس کے بیشتر افراد جاں الدین افغانی کے پُر جوش اور پُر خروش لائے عمل ہی کے پیروں گئے۔ ادھراز ہری علماء مفتی محمد عبدہ کے خیالات کے برعے سے ہی مخالف تھے۔ یہی وجہ ہے کہ عبدہ کی اصلاحی تحریک کے جو مفید نتائج نکل سکتے تھے اور جس پیلانے پر نکل سکتے تھے، وہ نہیں نکل سکے اور ان کا اثر بھی محدود رہا۔

مفتی محمد عبدہ چاہتے تھے کہ اس عبد جدید میں کبھی مسلمانوں کے دلوں میں نہ سرے ہے ہی، جیتا جائیں ایمان، وہی اخلاقی جوش عمل، نہیں حقیقت پسند اور زندگی بخش نظریہ حیات و کائنات پیدا ہو جائے جس نے قرون اولی کے مسلمانوں کو رو جانی صحت و توانائی کے ساتھ مادی قوت اور شرودت بخشی کی۔ ان کی سب سے بڑی انجمن یا ان کے سامنے سب سے بڑا سوال یہ تھا کہ جب ایک بار ایسا ہو چکا ہے تو اب ایسا کیوں نہیں ہو سکتا۔ اس کیوں، پر جب وہ غور کرتے تو اسی نتیجے پر پہنچنے کے مسلمانوں کی راہ کا سب سے بڑا وڑا "تقلید" کا وہ بے لچک قانون ہے جسے کچھ تو سیاہی حالات نے اور بہت کچھ عبد وسطی کے علم کلام نے استحکام بخشتا تھا۔ اس لئے انہوں نے تقلید کے تلخ کو مسما کرنے کی کوشش کی۔ پھر انہوں نے تاکید اور اصرار کے ساتھ یہ بات کی کہ اسلام اور سائنس میں نہ تو کوئی تضاد ہے اور نہ تصادم، اسلام میں عقل اور انسان کی فہم و تدبیر کا ایک مخصوص رول ہے اور اگرچہ عقیدے اور عقل کے دائرہ کا رالگ الگ ہیں، دلوں کو انسان کے ترقی کے سفر میں ایک دوسرے سے تعاون کرنا چاہیے۔ عبدہ کے اصلاحی پروگرام کے چار خاص جزو تھے:

# اصلاح و تجدُّد کے حامی

اور

## ان کی الحجتیں

(۲)

ہندوستان میں شیخ محمد عبدہ کے ہمصر سید احمد خاں (۱۸۹۸ - ۱۸۱۷) نے بھی تجدُّد و اصلاح کا ایک پروگرام بنایا اور اس کے لئے انہوں نے اپنی تمام صلاحیتیں صرف کر دیں۔ لیکن ایسا لگتا ہے کہ انھیں براہ راست مسلمانوں کی روحانی و اخلاقی اصلاح سے اتنی دلچسپی نہ تھی جتنی کہ ان کی ذہنی و مادی ترقی سے۔ عبدہ کی طرح انہوں نے بھی یہ ثابت کرنے کی کوشش کی کہ اسلام عقل اور سائنس کا مخالف نہیں ہے اور عبدہ اور سید احمد خاں دونوں کا اس امر پر اتفاق سفاک حقيقةت میں مسلمانوں کی بڑی تعداد جس اسلام کو مانتی اور جس پر وہ عمل کرتی ہے، اس اسلام کو یقیناً علم اور سائنس کی ترقی سے خطرہ ہے۔ لیکن اس کے بعد سید کاراستہ الگ ہو جاتا ہے۔ عبدہ کی اس بات کے بخلاف کہ اتنی عقلیت اور اور مذہب کے دائرة کا مختلف ہیں، سر سید انیسویں صدی کے یورپ کی عقلیت اور طبیعی فلسفے سے بہت زیادہ متاثر تھے اور اسی اختر سے انہوں نے عالم طبیعی یا نیجے سے مطابقت "کا ایک معیار پر قرار کر کے مذہبی عقائد کو جا پہنچنے کی کوشش کی اور اس نتیجہ پر پونچ کہ اسلام اس معیار پر پورا ارتقا ہے۔ انہوں نے ابعداً طبیعی عقائد، قرآن کے متشابہات اور معجزات کے معاملہ میں بھی عقل کو آخری معیار قرار دیا اور یہی ان کی سب سے بڑی بھول تھی۔

معاشرتی، معاشی اور سماںی اداروں میں حالات اور مصلحت عامکی روشنی میں ترمیم و اصلاح کی گنجائش ہے لیکن یہ ترمیم و اصلاح کتاب و سنت ہی کے مطابق ہونی چاہیے۔ شیعہ محمد عبده کے سامنے یقیناً بہت سی ایسی احادیث رہی ہوں گی جو ان کی اصلاح و تجدید کی راہ میں رکاوٹ پیدا کر دیا ہوں گی لیکن حدیث کے سلسلے میں انھوں نے اپنے موقف کو ترمیم کہا۔ درحقیقت یہ بھی ان کی ایک بڑی انجمنیتی تصور کشی اور مجسم سازی کے متعلق جو احادیث ہیں ان کی صحت سے وہ انکا نہیں کرتے لیکن وہ اس کی تاریخی وجہہ کرتے ہیں، لیکن اگر تاریخی توجیہ کا دروازہ کھول دیا جائے تو پھر ان کی اس بات کی اہمیت کم ہو جاتی ہے لہ فوٹی امور میں کبھی ترمیم و اصلاح کتاب و سنت کے مطابق ہونی چاہیے، اس لئے کہ احادیث کی تاریخی توجیہات ہر عالم اور مصلح اپنی فرم اور اپنے ذوق کے مطابق کرے گا۔ اپنی ان تمام انجمنوں کے باوجود اس میں کوئی شبہ نہیں کہ مفتی محمد عبده نے مسلمانوں کے جدید تعلیم یافتہ طبقہ سے تعلق رکھنے والے تجدید پسندوں کے لئے ایسا لمحہ فراہم کر دیا جو اسلام کے چوکھے ڈیں ترقی کے واضح مقاصد سے معور رکھا۔ لیکن جو نکار ان کی تعلیم قریم طرزی ہوئی تھی، اس لئے بہت بڑی حد تک وہ اپنے خیالات راستہ العقیدہ دینیات اور علم کلام کی زبان و اصطلاح میں بیان کرتے تھے اور صرف ماہرین علماء میں ان مقامات کو سمجھ سکتے تھے جیاں انھوں نے کسی خاص موضوع پر قریم علم کلام کے موقف سے انحراف یا اختلاف کیا تھا۔ اس لئے جدید تعلیم یافتہ مسلمان عبده کے نہیں فکر و اصول کو پوری طرح اپنا نہیں پاتے تھے اور یہی وجہ ہے کہ نہ سبی فکر کے میدان میں ان کے اصلاحی دم تجدید اور خیالات زیادہ تیج خیر نہیں ثابت ہوئے۔

جلستے تو معلوم ہو گا کہ کچھ سماجی و اخلاقی اقدار میں جو حصیں قرآن اور پیغمبر اسلام نے بیان کیا اور جو اسلام کے بنیادی اداروں میں سر ایت کر گئیں، ان اقدار میں اگر ایک طرف ساتویں صدی میں سوی کے عرب سماج کی علاویتی ہے تو دوسری طرف ان اقدار سے خصوصیت کے ساتھ اور بغیر کسی ابہام کے، (عہد جدید کی) عصریت کے تقاضے بھی پورے ہو سکتے ہیں۔ وہ اس کا افسوس کرتے ہیں کہ اسلام کی یہ خصوصیت عہدو سطی کے شارحین اسلام کی گرفت میں نہ آسکی، یعنی دوسرے لفظیں میں یہ کہ عہدو سطی کے شارحین اسلام کی تعبیرات اسلامی تعلیمات کی روح سے مطابقت نہیں کھلتیں۔ سماجی۔ اخلاقی معاملات میں امیر علی کا موقف کچھ اس طرح سمجھا کہ وہ قرآن کی اخلاقی ہدایات اور قانونی احکامات میں فرق کرتے تھے، مثلاً یہ کہ قرآن نے قانونی طور پر تو غلامی کے رواج کو گواہ کر لیا لیکن اخلاقی سطح پر اس کی تعلیم یہ ہے کہ غلام آزاد کئے جائیں اور جیسے ہی حالات بد لیں غلامی کا غافر نہ کر دیا جائے۔ اسی طرح انہوں نے تعداد و رواج کے مسئلہ سے متعلق استدلال کیا۔ ہمارا خیال ہے کہ عہدو سطی کے شارحین اسلام کی تعبیرات سے متعلق امیر علی کا خیال بہت کچھ اعتذار کا پہلو نہ ہوئے ہے۔ یہ تو ہماجا سکتا ہے کہ اسلامی تعلیمات کی عہدو سطی میں جو تعبیر ہوئی تھی اُسے اب عصر حاضر کی اصطلاحوں میں بیان کرنا چاہیتے، لیکن یہ کہنا کہ اُس دور کے علماء اور فقہاء نے روح اسلام کو پوری طرح نہیں سمجھا، صحیح نہیں ہے۔ سماجی۔ اخلاقی معاملات سے مشغول یہ امیر علی کے استدلال میں بڑا وزن ہے، کاش انہوں نے اس مسئلہ کی وضاحت کی ہوئی اور وہ وہ قرآن کی اخلاقی ہدایات اور قانونی احکامات کے باہمی ربط اور فرق کو تمام صفات کے ساتھ عقل و نفل کے معیاروں پر جا پچ کر قرآنی تعلیمات کی کوئی معقول تعبیر ملیٹھ کر سکتے۔ جن تجدید پسند مسلمانوں نے اسلام کے تاریخی و تہذیبی روں کو اہمیت دی، ان کا مقصد بظاہر اس سے یہ سمجھا کہ ایک طرف تو مغرب سے اس سطح پر اچھا اور کامیاب متأثر ہو سکتا ہے، اور دوسری طرف نئی اور تو انا مغربی تہذیب کے بڑھتے ہوئے اثرات کے پیش نظر اسلامی تاریخ و تہذیب سے متعلق مسلمانوں میں خود اعتمادی اور صلاحیت پیدا کی جا سکتی ہے۔ لیکن ہمارے خیال میں اس کے علاوہ بھی ایک مقصد سمجھا اور اگرچہ تجدید فاصلہ کے عالمیوں نے کسی وجہ سے کھل کر یہ بات نہیں کہی، لیکن وہ یقیناً یہ چاہتے ہوں گے کہ اسلام

چونکہ سر سید کی تجدید پسندی کا نقطہ آغاز ایک خاص دور کی مغرب کی عقیدت پسندی تھی، اس لئے اُن کی اسلام کی تعبیر بالکل ذاتی نوعیت کی تھی اور اُن کی تفسیر قرآن تفسیر بالایہ ہے، انھوں نے بھی بعض مخصوص تصورات کو اسلام میں داخل کرنے کی کوشش کی بالکل اسی طرح جیسے عہد و سلطی میں مسلم فلاسفہ نے کیا تھا۔ یہی وجہ ہے کہ ان کی یہ کوشش نہ تو تجدید پسند مسلمانوں میں مقبول ہوئی اور نہ طبقہ علماء نے اسے قابل اعتماد سمجھا۔ سر سید کا جدید سائنس اور جدید تہذیب کا تصور کچھ رومانی قسم کا تھا۔ اسی طرح وہ مغربی تمدن کے بارے میں بھی جسے وہ ”ہنایت مکمل تمدن“ کہتے تھے، ایک رومانی تصور کھتے تھے۔ مزدوری نہیں ہے کہ ہر وہ چیز جو مغرب سے آئے جدید بھی ہو اور مکمل بھی، مغرب کی تاریخ و رہایات اور ہی ہیں، وہاں کے طبیعی و جغرافیائی حالات مختلف ہیں۔ سماجی ما حل دوسرے ہے اور اس ما حل کا رتقا کے مرحلے مختلف محکمات و عوامل سے متاثر ہوتے ہیں، اس لئے مغربی تمدن کے بارے میں سر سید کا موقف علمی اور سائنسی نہ تھا یہی وجہ ہے کہ نہ قوہ اسلام کی کوئی معقول تغیر و ترقی کر سکے اور نہ کوئی سماجی اصول اخلاقی ہی پیش کر سکے۔ حدیث کے بارے میں شروع میں سر سید کا رجحان یہ تھا کہ صحیح اور غیر صحیح احادیث میں فرق کرنا چاہیے، لیکن بعد میں انھوں نے اس سے مکمل طور پر انکار کر دیا۔ آج جو ہمارے یہاں اُن قرآن کا ایک چھوٹا سا طبقہ پایا جاتا ہے وہ سر سید کے اسی رجحان کا وارث ہے۔

اسلامی تجدید پسندی میں ایک رجحان یہ بھی رہا ہے کہ اسلام تہذیب و تمدن کے بالے میں حرکت اور ترقی کا حافی ہے اور آج کی جدید تہذیب بھی اسلام کی بد و لست ہی قلامت کی کوکہ نے نکل کر ارتقا کے مختلف مراحل سے گذرتی ہوئی اپنی موجودہ شکل میں پہنچ پر یہوئی ہے مبنی عبده نے بھی اپنی کتاب الاسلام والنصرانية میں یہی ثابت کیا تھا کہ اسلام نے ایک ترقی پر یہ تہذیب کی بنا دی اور اسے اپنی داخلی حرکت کے ذریعہ پر وان چڑھایا جبکہ سیاست نے کلیسا کے ذرداروں کے ذریعہ عقیدت اور تہذیب کے کارروائی کا سمجھا ہے تو اسے روکنے کی کوشش کی۔ اس رجحان کو سید امیر علی ۱۹۲۸ء نے اپنے دلائل سے ہبڑی تقویت ٹھکنی اور اسے عام کر دیا۔ امیر علی کا بنیادی موقف مختصر یہ تھا کہ اگر اسلام کی تعلیمات کو شیکھیں سمجھا

میں جس کا عنوان "خودی، جب و قدر اور حیات بعد الموت" ہے راستِ العقیدہ علم کلام کے کئی مسئلہات جو وحی ہوتے نظر آتے ہیں۔ انھوں نے جنت اور دوزخ کا حوالہ کے تعبیر کیا اور کہا کہ کیسی مقام اور جگہ کے نام نہیں ہیں۔ یہ بات ہمیں مسلم فلسفہ خصوصاً ابن سینا کی یاد دلاتی ہے۔ راستِ العقیدگی کی شان میں یہ ایک جملہ مندانہ استادی تھی، مکن ہے کہ اس پر صنیف کے کچھ دانشور اقبال کی اس جماعت آموزی سے متاثر ہوئے ہوں لیکن ہمارا خیال ہے کہ معمونی طور پر مسلمانوں کے مذہبی فکر پر ان بالوں کا کوئی اثر نہیں پڑا۔

اقبال نے اپنے خیال میں ایک بہل علم کلام کی بنیادِ دنیا جاہی تھی۔ انھوں نے ذاتِ الہی کے تصور اور جبر و قدر اور حیات بعد الموت کے نظریے پر بحث کر کے، حقیقت کا ایک سچائی اور جو کی تصور پیش کر کے اور قرآنی آیات کے جو کھنڈ میں یہ اپنے خیالات کی تصور جو جگہ اس دعوے کے ساتھ کہ یہ سب اسلامی تعلیمات سے مخوذ ہے، غیر شوری طور پر اسلام میں مغرب کے اُن غفرنی رحمات کو داخل کرنا چاہا جنھوں نے رنہ رفت عیسائی مذہب کو محنن "ہیوانِ زمگن" میں مذہب میں تبدیل کر دیا ہے۔ تلاہ ہر ہے کہ اسلامی مذہبی فکر کی وہ روایت جس میں قرآن اول سے لے کر اب تک ایک تسلیم رہا ہے، اس خطرناک بمعت کی ستمل نہیں ہو سکتی تھی۔

ایسا لگتا ہے کہ اقبال مغربی فلسفے کے اثر سے آخرت تک آزاد نہ ہو سکے۔ مغرب کے جدید فلسفے اور نفیسیات کے سہارے ان کا استران ہبھی برگسان کے مقابلہ سقليت فلسفے سے جاتا ہے اور کبھی صوفیہ کے دینیاتی نظام کی ترجمانی کرنے لگتا ہے۔ انھوں نے چاہا تو یہ تھا کہ وہ مسلمانوں کے قدم علم کلام کی تشكیل جدید کریں لیکن ہوا یہ کہ انھوں نے صوفیکے علم کلام کی تئی تعبیر کی۔ یہ بات بظاہر عجیب معلوم ہوئی ہے، لیکن کیا کیا جائے صورت حال کچھ ایسی ہی ہے۔ بعدہ اور سریس نے قدم راستِ العقیدگی کی بنیادِ دنیا دوں ہی پر ایک بہل اسلام کی دعوت دی تھی، لیکن اپنے آخری منطقی تیجیہ میں اقبال کا انکر اس دھارے سے الگ نظر آتا ہے یہ اقبال کی انفرادیت بھی ہو سکتی ہے اور انکر اسلامی کو ان کی مخصوص دین بھی۔

اقبال کی شاعری ہو، خطبیات ہوں یا ان کے وہ خطوط جن سے ان کے مذہبی فکر پر کچھ روشنی پڑتی ہے، سب میں اعتذاری رومانی رجحان ملتا ہے۔ اسی لئے ذاصل علی سطح پر

مغربی تہذیب کو اپنی ہی تہذیب کی توسعہ سمجھ کر جدید مغرب کی عقلیت اور مغربی ہیوانزم کو قبول کر لیں۔ ان کے نزدیک یہ چیزیں وہی ہیں جو اسلامی تہذیب کے عروج کے زمانے میں اہل مغرب نے مسلمانوں کے علمی و تہذیبی مراکن سے حاصل کی تھیں۔ اقبال (۱۹۳۰ء)

نے اس تحلیل کو لے فلسفیات سلطھ پر اپنے خطبات میں پیش کی جسھیں ایک عرصہ کے بعد مسلمان اب سمجھنے کی کوشش کر رہے ہیں۔

لیکن اقبال اور دوسرے تجدید پسندوں کے اس تحلیل کا سرا ایک بالکل مختلف جھت سے بھی طاہروا ہے۔ مسلمانوں کا عقیدہ ہے کہ پیغمبر اسلام نما قاتم النبین تھے، اس کا مطلب یہ ہے کہ اسلام آخری مذہب ہے جس کی بنیاد وحی الہی ہے۔ اب انسان کا شعور اتنا پختہ ہو چکا ہے کہ اس کی ذہبی و قلبی استعداد ایسی سلطھ پر پہنچ کر گئی ہے کہ وہ قرآن کی بتائی ہوئی ابدی حقیقوں کی روشنی میں اپنی اخلاقی و ذہنی سنجات کا سامان فراہم اور اپنے مقدار کی تغیر خود کر سکتا ہے۔ قرآن نے انسان کو قدیم زمانے کے اس ماحول سے آزاد کیا جہاں اس کے لئے حیات و کائنات کے معاملے ایک راز سربستہ تھے۔ قرآن نے اس سلسلے میں تدبر و تفکر کی دعوت دے کر زمین انسانی کو ترقی کے مراحل طے کرنے کا گر سکھایا اور دنیا نے دیکھا کہ مسلمانوں نے تلاش و تحقیق کی ایک روایت قائم کر کے انسان کو تہذیب کی اس سلطھ پر لاکر کھڑا کر دیا جہاں وہ آج اپنے آپ کو پاتا ہے۔ تاریخ کی یہ وہ سچائی ہے جسے تہذیب انسانی کے غیر مقصص مورثین تسلیم کرتے ہیں، لیکن مُسلم تجدید پسندی نے ابھی تک یہ کام نہیں کیا کہ اس سچائی کو علمی سلطھ پر وضاحت سے بیان کرے۔ یقیناً اس کے لئے برسوں کی صبر آزماعلمی کاوش اور آن تحکم جگہ سوزی کی ضرورت ہے اور یہی چیز مسلمانوں میں ہنیں ملتی ہے۔

اقبال کی شاعری کے مقابلے میں، جس میں جدید فلسفے اور صالح اسلامی لصوف دوں کے اثرات نمایاں ہیں اور جس میں احساس کی شدت اور تحلیل کی بے قید بلند پروازی کی وجہ سے رومانیت کا عصف غالب ہے، ان کے نہ ہی فکر میں زیادہ قریب اور تنقیم ملتی ہے ان کے خطبات کو دیکھئے تو اس میں بڑی حد تک تجدید کی شان نظر آتی ہے۔ جو تھے خطبے

پورشین غیرمعترنگلہ مشتبہ تھی، یہ طبق نفظ اپنا ہی ترجمان بن گر رہ گیا۔ درحقیقت اس کام کو مدھی علی طبقہ آگے بڑھا سکتا تھا جو ایک "مروط انصاب تعلیم" کا تربیت یافتہ ہوا لیکن یہ مروط انصاب تعلیم دیالنے کا خواب ہی رہا۔

اس کا نتیجہ یہ تھا کہ اسلامی تجدید پسندی کے ابتدائی رجحانات نے نکر عمل کی دو مختلف اور مختلف ادراہیں اختیار کر لیں۔ ان میں سے ایک راہ تقدیر پسندی کی پوری مغربیت کی راہ تھی اور دوسری "اساسیت" یا احیائیت کی۔ بیسویں صدی کے دوسرے دہے سے یہ مسلمانوں کی ذہنی و روحانی زندگی میں ان دونوں رجحانات کی باہمی کشاکش نمایاں ہونے لگی تھی، واقعات سے ثابت ہے کہ اس کشاکش میں اساسیت یا احیائیت ہی کا پلہ بھاری رہا ہے۔ آئیے دیکھیں کہ اس کے کیا اسباب ہو سکتے ہیں :

ایک سبب تو یہ معلوم ہوتا ہے کہ اساسیت اسلامی تجدید پسندی کی تحریک سے قبل کی اصلاحی تحریکات کی براہ راست داراث اور اس روایت کا سلسلہ ہے جو مغربی کے اثر سے نہیں بلکہ خود اسلامی معاشرہ کی داخلی کشاکش سے ابھری تھی۔ اسکے اثر میں اور اسی معاشرے میں قلامست پسند علماء نے اس روایت کو بعدت سے تعبیر کیا تھا۔ لیکن بیسویں صدی میں جب کہ اسلامی معاشرے کے لئے یہ خطرہ پیدا ہو گیا کہ کہیں اس پر مغربیت کا نگ پوری طرح غالب نہ آجائے، تو یہی بعدت ایک اچھی روایت بن گئی اور اس کے تہییری موقف میں چاہیت پیدا ہو گئی۔ دوسری کہ اسلامی معاشرہ کی سالمیت کو اندرا در باہر سے جو خطرہ لاحق تھا، اس کا شدید تھا اس تھا کہ ایک نتمہ اور مصبر طمحاذبے۔ انتشار و تحریک کی صورت میں ہمیشہ اساسیت بھی کسی نہ کسی روپ نے مورچہ دیا ہے۔ اساسیت میں ایک طرف تو قلامست پسندی کے نزد رویہ سے نہ و آزمائہ سکتے کی صلاحیت ہوتی ہے اور دوسری طرف وہ آزادہ روی یا بلہ امام کی مظلوم العزان ہم چوتیوں سے بھی نبٹ سکتی ہے۔ عقیدہ کی پختگی اور یقینی کی محکمی ہی کاٹے وقت میں کام آتی رہی ہے، مدلل فلسفیانہ بھتوں نے گماں آباد ہستی میں کبھی کوئی نہیں روشن کی۔

اول ترسری سبب یہ کہ مغربیت کے حامی خود مغربیت کے جواز کے لئے کوئی مسکنک اساس

بادوج داس کے کردہ ترقی و تجدید کے حامی ہیں، تحفظ اپنے زندگی کا جذبہ غالب آ جاتا ہے۔ ایک اور بات یہ کہ اقبال نے وجہان کو بعض اوقات اتنی اہمیت دی کہ ”عقل و خرد“ ناقابل استان ہمہ، کبھی انہوں نے دونوں میں ایک نامی تر ربط کی بات کی اور کبھی یہ کہا کہ عقل اور وجہان کی جتنیں الگ الگ ہیں، فلسفے اور نفسیات کا یہ دو اعلیٰ مقام سخا بہاں عام ذہن کی رسائی ممکن نہ تھی، اس طرح بادوج دیکا اقبال کے پیغام نے مسلمانوں کو جھپٹ جھوٹ کہ دیا اور ان میں ایک نیا دلول، امید اور حوصلہ ہوا، مسلمانوں کے جوش عمل میں عام طور پر عقل و خرد کے استخفاف کا پہلو نہیاں ہو گیا اور تیجہ پر ہوا کر عمل و حرکت کے پُر شور نفعی میں اقبال کی ذہنی و نکری کا داشتوں کی آہاز جن سے عمل و حرکت کا اتمام اہم رخفا، دب کر رہ گئی۔ اب اگر تم تجدید و اصلاح کے مختلف رجحانات کا ایک ساتھ جائزہ لیں تو جو تصویر بنتی ہے وہ کچھ اس طرح ہے:

اسلامی تجدید پسندی نے اپنے اولین مطلوب میں اسلام کی بنیادی تعلیمات کے چوکھے میں جدید انکار و ادارت کی گنجائش نکالنے کی حمایت کی اور اس طرح ایک حد تک مغرب کے افراد کا، جو پہلے ہی سے موجود تھا اور جس سے آئندہ بھی بچنا مشکل تھا، مذہبی و عقلی جواز پیش کیا، لیکن عملی سطح پر اس اثر کو اسلامی اقدام کے نظام میں سو لیئے کا کام آسان نہ تھا۔ اسلام کے اساسی مذہبی اور اخلاقی اصول کیا ہیں، انھیں مسلمانوں کے روحانی اور تمدنی عروج کے زمانے میں، مختلف حالات و ضروریات کے تحت کیسے بر تائیا اور کس طرح اسلام کے اساسی اصولوں نے ایک مستحکم محور کی چیزیت سے بدلنے ہوئے حالات و ضروریات کے باوجود ازندگی کی ہر حرکت کا پانے سے والبست رکھا۔ ان سب امور کا معروضی و تحقیقی نقطہ نظر سے پتہ لگانا خاصی دیدہ ریزی کا کام تھا۔ پھر مغربی تہذیب کے تاسیسی عوامل و محركات کی عملی تحقیق و تنقید اور اس کے کھرے اور کھوٹے کی پہمان گہری نکار و نظر اور ہمیگی مرطاب ہے کی طالب تھی اور ان سب کے لئے ایک عرصہ کی محنت دکاوش کی ضرورت تھی، لیکن شروع کے تجدید پسند اس سے زیادہ اور کچھ نہیں کر سکتے تھے کہ مستقبل میں نئے خطوط پر کام کی راہ دکھا دیں۔ اب سوال یہ تھا کہ اس کام کو آئے کے کون بڑھائے؟ علم را پانی مخصوص تعلیم اور فہمی تربیت کے سبب اس کام کو اپنے ہاتھ میں نہیں لے سکتے تھے اور بعد میں تعلیم یافتہ طبقہ اپنی نادانی سے اسے اپنی ذمہ داری سمجھ بیٹھا اور جو نکل مذہبی علوم کے سلسلے میں اس کی

# اسلام اور مستشرقین

## ایک تاریخی سینار

فروری ۱۹۸۲ء کے آخری ہفتہ میں (۲۱ فروری) دارالمصنفین (شبلی اکادمی) اعظم گردھ میں ایک بین الاقوامی سینار منعقد ہوا۔ اس علمی اجتماع میں بحث کامو صنوع "اسلام اور مستشرقین" سے تھا۔ اس میں ہندوستان کی عربی درسگاہوں اور یونیورسٹیوں کے علمیوں اور دانشوروں کے علاوہ سعودی عرب، قطر، یاکستان، سختائی لینڈ، جاپان اور ڈربن (جنوبی افریقیہ) کے عالم اور دانشور شریک ہوئے۔ افتتاحی اور اختتامی اجلاس دونوں کی صدارت قطر کے علامہ یوسف القرضاوی نے کی۔ دونوں اجلاسوں میں مولانا سید ابوالحسن علی ندوی کی بھی تقریں ہوتیں ہوئیں جو ان کے خاص اسلوب بیان اور فکر انگیز موارد کی وجہ سے اس مجھ میں بہت پسند کی گئیں، صدر اجلاس کی ویضیح و بیان عربی نے موصنوع کی اہمیت کو اور بھی اجاگر کیا، تینوں دن مقالاتخواہی کی نشستیں، مقالات کی علمی نتائج، تبادلہ-خیال کے معیار اور شرکا کی کثرت کے اعتبار سے بڑی پررونقی تھیں، اس سے ضلع اعظم گردھ کے پڑھنے لکھنے طبقے کے علمی وریانی مذاق کا بھی اندازہ ہوا اور دارالمصنفین کے علمی کاموں کی قدر داہمیت کا بھی، اور اس بات کا بھی کہ اس ضلع کے علمی و علمی حلقات کو دارالمصنفین کے وجود اور اس کی تصنیفی سرگرمیوں سے کتنا لمحپی ہے۔

شبلی اکادمی کے ناظم سید صباح الدین عبدالرحمن ہیں، سینار کے موقع پران کے حسن انتقام

فراہم نہیں کر سکتے تھے کیونکہ مغربیت کا پوادا یک مختلف زمین اور آب و ہوا کا پوادا تھا، پھر جدید مغربیت، جس کی ایک انتہا پسندانہ الحادی تبعیہ مارکیت ہے، سرتاسر سیکولر اسلام تھی اور کسی ایسے نظام میں جوں کی توں کھپ نہیں سکتی تھی جس کی اساس خالصتار روحانی و اخلاقی ہو۔ اساسیت اور خالص مغربیت کی اس صفت آرائی میں مسلم معاشروں میں بروز تباہی اور عقول تجدید پسندی معدوم سی ہو گئی ہے۔ شروع کے تجدید پسندوں نے جو کام کیا تھا اب اس سے دلچسپی بھی بہت کم نظر آتی ہے۔ یہ صورت حال افسوسناک ہے، ہمارے خیال یہ یہ مسئلہ اس لحاظ سے نہایت اہم ہے کہ اس سے فکری سطح پر مسلمانوں میں عل اور رد عمل کا ایک ایسا سلسلہ شروع ہو گیا ہے جس نے انھیں نفسیاتی الجھنزوں میں بدلنا کر رکھا ہے۔ اس لئے یہ صورت حال ایسی ہے کہ اس پر بیدار مغرب نہ لہا را در صاحب ایمان و انسوروں دوں کو تشویش ہونی چاہیئے، ورنہ اس کا توی اندیشہ ہے کہ مغربیت اپنے بھی انک مضرات کے ساتھ مسلم معاشرے پر چھاتی جلی جائے گی۔ بیشتر مسلم مالک کی اس وقت جو حالت ہے وہ سب پر عیاں ہے کہ ان ملکوں میں کتاب اور سنت کا نام توبہت یا جاہل ہے لیکن عام زندگی پر مغربی تہذیب و تمدن کے اثرات غالب آتے جا رہے ہیں۔

مقاصد کے تحت دارالمصنفین کا قیام عمل میں آیا ان میں ایک مقدمہ یہ یہی تھا کہ دین اسلام، سیرت نبومی اور اسلامی علوم و فنون سے متعلق جو تحقیقات ہوتی رہتی ہیں، ان کا جائزہ لیا جاتا رہے۔ جہاں جوہم اچھا دکھائی دے اس کی داد دی جائے اور جہاں دانستہ یا فیروزات طور پر کوئی غلطی نظر آئے اس کی نشاندہی خالص علمی اور تحقیقی رنگ ہیں کہ جائے بہہاں تک مستشرقین کا تعلق ہے تو ان کے بارے میں علامہ شبی نے لکھا ہے :

”... مصنفین یورپ پر تین قسموں میں منقسم کئے جاسکتے ہیں : (۱) جو عربی زبان اور اصل اخزوں سے واقف نہیں۔ ان لوگوں کا سرمایہ معلومات اور وہ کی تصنیفات اور تراجم ہیں۔ ان کا مام صرف یہ ہے کہ مشتبہ اور نامکمل مواد کو قیاس اور میلان طبع کے قاب میں دھاٹ کر دکھائیں۔ (۲) جو عربی زبان، علم و ادب، تاریخ و فلسفہ اسلام کے بہت بڑے ماہر ہیں، لیکن نہ ہی طریقہ اور سیرت کے فن سے نا آشنا ہیں۔ ان لوگوں نے سیرت یا مذہب اسلام پر کوئی مستقل تصنیف نہیں لکھی لیکن ضمیم موتھوں پر عربی دانی کے ذمہ میں اسلام پر یا شارح اسلام (صلی اللہ علیہ وسلم) کے متعلق نہایت دلیری سے جو کچھ چاہتے ہیں، لکھ جاتے ہیں، مثلاً جرمن کا مشہور فاضل سانو نے طبقات ابن سعد شائع کی ہے تو اس کی وسعت معلومات اور عربی دانی سے کون انکار کر سکتا ہے، بیردنی کی کتابہہند کا دیباچہ اس نے جس تحقیق سے لکھا ہے، رشک کے قابل ہے، لیکن اسی دیباچہ میں جب دہ اسلامی امور کے متعلق ایسی باتیں لکھ جاتے ہے جس کا بیکھر کر بھول جانا پڑتا ہے کہ وہ وہی محترم شخص ہے جس کو ابھی ہم نے دیکھا سکتا۔ نولدیکے (جرنی) نے قرآن مجید کا خاص مطالعہ کیا ہے، لیکن انسا بیکلوبیڈیا (جلد ۱۷) میں قرآن پر اس کا جو آرٹیکل ہے، جا بجا نہ صرف اس کے تعصیب بلکہ اس کی جہالت کے راز پہنچ کی بھی پر دہ دری کرتا ہے۔ (۳) وہ مستشرقین جنہوں نے خاص اسلامی اور نہ ہی طریقہ کا اپنی مطالعہ کیا ہے، شاپام صاحب یا مارگولیوس صاحب، ان سے ہم بہت کچھ امید کر سکتے تھے، لیکن باوجود عربی دانی، کثرت مطالعہ اور شخص کتب کے ان کا یہ حال ہے کہ ۱۴

دیکھتا سب کچھ ہوں لیکن سوچتا کچھ سمجھی نہیں

”مارگولیوس نے مسند امام احمد بن حنبل کی چھ ضخیم جلدیں کا ایک ایک حرف پڑھا ہے

میں سوز و ساز کی کیفیت پیدا ہو گئی تھی، اکادمی کی عمارتیں خوب سمجھی تھیں، ان عمارتوں کے جھوٹے سے مجموعے میں اکاذنی کی مسجد دہن بنی ہوئی تھی، شب میں بھلی کے روشن مقاموں میں اکادمی کا پورا احاطہ ایک عجیب پُراس ار حسن کا سماں پیش کرتا تھا، یہ سماں اتنا لکھش اور سوچانگیز تھا کہ شہر کے لگ خصوصاً بار قلعہ پوش عورتیں اس طرح اسے دیکھنے آتی تھیں جس سے کسی مقدس مقام کی زیارت کرنے آئی ہوں، رات ہو کر دن، اس احاطے کے حسن اور لکھشی کا راز بھی درحقیقت اس بات میں ہے کہ یہاں سیرۃ النبیؐ کو یعنی جس کے عظیم المرتبت مصنف سلامہ شبی اس کی خوبصورت مسجد کے پائیں ابدی نیند سورہ ہے ہیں، سیرۃ النبیؐ کے سلسلے کا آغاز حضرت علامہ کا لوشہ آخرت تھا، آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے تعلق قلبی و لکھنے والے اور آب سے محبت کرنے والے ان کے مندرجہ ذیل اشعار کو پڑھنے پڑے تو دل کی عجیب کیفیت ہو جاتی ہے، نہ معلوم ان اشعار کی آمد کے وقت خود علامہ پر کیا گذری ہو گی،

بجم کی درج کی، عباسیوں کی داستان لکھی

نچھے چندے مقیم آستانِ غیر ہونا تھا

مگر اب لکھ رہا ہوں سیرت پیغمبر نما تام

خدا کا شکر ہے یوں خاتمہ بالخیر ہونا تھا

سید صباح الدین عبدالرحمن صاحب کا خطبہ استقبالیہ براپ فخر تھا، اس میں جہاں ایک طرف اس بات پر روشنی ڈالی گئی تھی کہ دارالمصنفین کے قیام کا یہاں مقصد تھا، وہیں ایسے اشارات بھی تھے کہ اس علمی ادارے نے اس مقصد کو یہاں تک پورا کیا اور چونکہ یہ مقصد ایک پیغام بھی تھا، اس لئے دارالمصنفین اس علمی اجتماع کے ذریعہ پرے مقصد اور پیغام کو گذشتہ اٹسٹھ سال کی طرح ہمیشہ زندہ و متحک رکھنے کا عزم رکھتا ہے اور دنیا کے تمام عالموں اور دلشوروں کو اپنے اس علمی سفرمیں شریک ہونے کی دعوت دیتا ہے۔ سینیار اور اس ادارے کے موضوع کے پیش نظر ہم اس مقصد اور پیغام کو دارالمصنفین کے بانی علامہ شبی مرحوم اور ان کے شاگرد رشید اور جانشین مولانا سید سلیمان ندوی مرحوم کے خیالات بیان کر کے عام کرنا چاہئے ہیں۔ باخبر حضرات جلتے ہیں کہ جن

کو اپنی طرف مائل کیا، اور مستشرقین کے نام سے ایک مستقل گروہ نے عربی علوم و آداب کی حفاظت و اشاعت کو اپنی زندگی کا مقصد بنایا۔ ان کی یہ قابل تدریس گریاں ہمارے شکریہ کی مستحق ہیں۔ لیکن علماء ہر ہے کہ یہ علوم ان کے نہ تھے، اس لئے وہ ہمدردی و جبٹ جو مسلمانوں کو اپنی چیزوں سے ہو سکتی ہے ان کو نہیں ہے، اس لئے ان کی تحقیق و تدقیق سے جہاں فائدہ ہو رہا ہے، سخت نقصان کبھی پہنچ رہا ہے جس کی تلافی آج مسلمان اہل علم کا فرض ہے۔ ان میں ایک ایسا اگر وہ بھی ہے جو اپنے مسیحی اور مغربی نقطہ نظر سے اسلامی علوم پر نظر وال کو تحقیق و تسریح کے نام سے ایک نیا محاذ جنگ بنائے، اسلام، داعی اسلام اور اسلامی علوم و آداب اور اسلامی تہذیب و تمدن پر بے پناہ حملہ کر رہا ہے، اقران مجید و حدیث تقصیف، سیر و بیان، کلام اور فرقہ، سب اس کی زدیں ہے۔ نہیں کہا جا سکتا کہ جو وہ پکے اس زنگ کے لشکر سے اسلام کو کس قدر رشد نہ کیا جائے اور پہنچے گا۔ اگر یہ نہ ہر اسی طرح پھیلتا رہا اور اس کا ترتیب ایسی نہیں تیار کیا گیا تو معلوم نہیں کس حد تک نوجوان مسلمان دماغوں میں سیاست سرایت کم جائے گی۔

حقیقت یہ ہے کہ علامہ مشیلی اور رسولان ناید سیلان ندوی کے یہ خیالات پر سے سینار پر چھائے رہے، مقالہ نگاروں میں سے کئی نے مستشرقین کے کام میں جو اچھے بلوٹھے انھیں سزا لیکن بعض پہلووی کی مذمت رسالی اور غلط کاری کی نشاندہی بھی علمی اندازیں کی اور بھی متوازن انداز لگکر کی ہے۔ مولانا علی میان کی تقریروں میں بھی یہی تینیں اور متوازن زلدیہ نظر نہیں رکھا، لیکن مقالہ نگاروں میں ایسے یک رخے بھی تھے جو صراط مستقیم سے بے طریقہ تھے اور جو تمام مستشرقین کی پوری پوری بخوبی ہی میں اسلام کی خدمت تصور کرتے تھے۔ یہاں تک کہ ان کے غیظ و غضب کا نشانہ وہ لوگ بھی بنے جو وہ پیامبر کی کسی یونیورسٹی کے قیام یافتہ ہیں اور جن کی "بیخختی" سے ان کے استاذہ میں کوئی مستشرق بھی ہے۔ ایسے لوگوں کو تم یک رخا اس لئے کہتے ہیں کہ ان کے "اسلام" اور یہاں "کاپیاں نہایت محدود اور بہت تنگ ہے، اور یہی وجہ ہے کہ وہ یہ سمجھنے سے قاصر ہیں کہ مستشرقین کے شاگردیاں میں ایسے لوگ بھی ہو سکتے ہیں جنہیں اللہ تعالیٰ اپنی خاص رحمت سے نواز سکتے

اور ہم دعوے سے کہہ سکتے ہیں کہ ہمارے زمانے میں کسی مسلمان کو بھی اس وصف ہیں اس کی ہمسری کا دعویٰ نہیں ہو سکتا، لیکن پروفیسر موصوف نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی سوانح عمری پر جو کتاب لکھی ہے دنیا کی تاریخ اس سے زیادہ کوئی کتاب کذب و افتراء درتا اولیٰ اور تقصیب کی مثال کے لئے پیش نہیں کر سکتی۔ اس کا اگر کوئی ہمکال ہے تو یہ ہے کہ سادہ سے سادہ اور معمولی سے معمولی واقعہ کو جس میں برائی کا کوئی پہلو پیدا نہیں ہو سکتا، صرف اپنی طباعی کے زور سے بد منظر بنا دیتا ہے ۔ ۔ ۔

”یورپ میں مصنفین کی غلط کاریوں کی بڑی وجہ ان کا نتیجہ اور سیاسی تعصب ہے، لیکن بعض وجوہ اور بھی ہیں جن کی وجہ سے ہم ان کو مخذلہ و سمجھے سکتے ہیں۔ (۱) سب سے بڑی وجہ یہ ہے کہ ان کا تمام سرمایہ استاد صرف سیرت و تاریخ کی کتابیں ہیں، (شلما معاذی واقری)، سیرت ابنہ مشام، سیرت محمد ابن اسحق، تاریخ طبری وغیرہ وغیرہ۔۔۔ لیکن واقعہ یہ ہے کہ سیرت کی تصنیفات میں سے ایک بھی نہیں جو استناد کے اعبار سے بلند رتبہ ہو۔۔۔ آنحضرتؐ کی سوانح عمری کے تینی واقعات وہ ہیں جو حدیث کی کتابوں میں بہ ردا یات صحیح منقول ہیں۔ یورپ میں مصنفین اس سرماںے سے بالکل بے خبر ہیں اور ایک آدھ کوئی نہ ہے (شلما مارگولیس)، تو اولاً وہ اس فن کا ماہر نہیں، اور ہم بھی تو تقصیب کی ایک چنگاری سیکھنے والوں نہیں معلومات کو جلانے کے لئے کافی ہے۔ (۲) دوسرا بڑی وجہ یہ ہے کہ یورپ کے اصول تفیخ شہادت اور ہمارے اصول تفیخ میں سخت اختلاف ہے۔ یورپ اس بات کو بالکل نہیں دیکھتا کہ راوی صادر ہے یا کاذب،۔۔۔ فرض کرو ایک جھوٹے سے جھوٹا راوی ایک واقعہ بیان کرتا ہے جو قرآن موجودہ اور گردشی کے واقعات کے لحاظ سے صحیح معلوم موتا ہے، بیان بالکل مسلسل ہے اور کہیں سے نہیں اکھڑتا، تو یورپ کے مذاق کے موافق واقعہ کی صورت تسلیم کر لی جائے گی یہ۔

مولانا سید سلیمان ندوی مرحوم نے مستشرقین کی جماعت سے متعلق لکھا تھا:

”یورپ کے اہل علم نے جہاں علوم جدیدہ کا سرمایہ فراہم کیا اور اپنے یورپیں لٹریچر کو نئے نئے اسلوب میں شائع کیا، وہاں علوم اسلامیہ کی اہمیت نے بھی ان کے علمی شغف

و اخلاقی اقدار کے فروغ و استحکام کے لئے دنیا نے اسلام سے تعاون کی خواہاں ہے اور رونم کی حکوموں کے چرچ نے تو یہاں تک تسلیم کر لیا ہے کہ حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم خدا کے پیغمبر تھے۔ پوٹشنٹ عیسائیوں میں بھی پروفیسر گب جیسے مستشرق گزرے ہیں جو اسلام کا امطالع ایک ایسے عیسائی کی چیزیت سے کرتے تھے جو دونوں مذاہب میں مشترک روحانی اقدار کی تلاش میں رہتے ہیں۔ لیکن اس تلاش و جستجو کی راہ میں پہلا ہی قدم غلط اٹھتا ہے جو انھیں مسلمانوں سے دُور کر دیتا ہے اور مسلمانوں کے نزدیک روحانی اقدار کا جو سرچشہ ہے اسی کی اہمیت و کیفیت سے متعلق بحث پھر جاتی ہے۔ مثلاً ایسے عیسائی بھی جو مشترک روحانی اقدار کی تلاش میں ہیں، قرآن کو وحی الہی تسلیم کرنے سے کتراتے ہیں اور اس بات پر اصرار کرتے ہیں کہ قرآن کی اساس یہودی اور فرانسیسی روایات ہیں، حالانکہ جب سے مغرب کی علمی دنیا میں سائنس کی تاریخی اصول تنقید کا چرچا ہوا، اس وقت سے لے کر آج تک یہ دعویٰ پایہ ثبوت کو نہیں پہونچ سکا اور صرف ایک مفروضہ ہی رہا۔

کیمی عجیب بات ہے کہ ایک طویل عرصے تک، تمام ذہنی و مادی وسائل کے ساتھ، تاریخی تنقید و تحقیق کے بعد بیان اصولوں کو برداشت کر، عیسائی و یہودی دنیا اس بات کا کوئی نقطی اور فیصلہ کن ثبوت فراہم نہ کر سکی کہ قرآن کریم پیغمبر اسلام کی تالیف ہے جسے آپ نے یہودی - عیسائی روایات سے استفادہ کر کے اور تورات اور بیبلی مقدس سے پہت کچھ مستعار لے کر ترتیب کیا۔ اس سلسلے میں اگر کوئی معاصر اور زندہ شہزادت ہے تو وہ خود قرآن ہے جس سے اس طرح کا کوئی امکان خالی ہے اب بحث قرار پاتا ہے۔ تاریخی تنقید و تحقیق کے مستند اور جدید اصول کے مطابق اس بولتی ہوئی معاصر دستاویزی شہزادت کو جس کے علاوہ کوئی اور شہزادت موجود نہیں، تمام لایعنی قیاس آؤائیں سے بالاتر اور یقینی سمجھنا چاہیے۔ لیکن آج بھی بڑے اور سبزیدہ مستشرقین بھی اس زندہ حقیقت کو نظر انداز کر دیتے ہیں۔ ان مستشرقین کے اس روایتی کی توجیہ اس کے علاوہ اور کیا ہو سکتی ہے کہ ان کے مذہبی عقائد اور اس سلسلے میں تعصیب اور جانبداری کی وجہ روایات جو انھیں اپنے علمی ماحول اور اپنے پیش روؤں سے درثے میں تھیں ہیں، ان کا راستہ رُد کر کھڑی ہو جاتی ہیں اور ”ہدایت“ کی طرف بڑھنے نہیں پہنچی۔

ہے، کیا خبر کہ ایسے مسلمانوں کو "لہو نان مغرب" نے بہتر مسلمان بنایا ہوا اور جس محاڑ پر وہ خود دیر تک ٹھہر نہیں سکتے، وہاں ان مسلمانوں کے قد مغلوبی سے بچنے ہوئے ہوں۔ ائمہ کی رحمت ہر شے پر مجیط ہے، نہ معلوم اُس خزانہ غیبی سے کسے کہس وقت کیا مل جائے۔

انیسویں صدی اور بیسویں صدی کے پہلے تین دہوں میں علم الاستشراق کی جو صورت تھی وہ آج نہیں ہے۔ آج مستشرقین کا وہ علمی معیار نہیں رہا ہے جو پہلے تھا، دوسرا ہے کہ اب۔ خاص طور پر دوسری جنگ عظیم کے بعد مسلم مالک کی آزادی، پرول کی حکمرانی اور مسلمانوں کی عام بیداری نے مغرب و مشرق دونوں کو یہ سمجھنے پر مجبور کر دیا ہے کہ اسلام اور اسلامی تحریک کو "لا شہر" بے جان "القصور" کر کے ان کا پورست مارٹم نہیں کیا جا سکتا، وہ زندہ حقیقیں میں، وہ فنا کبھی نہیں ہوئی تھیں، اس دب گئی تھیں اور اب پھر ابھر کر سامنے آگئی ہیں۔ اس لئے آج مستشرقین باوجود اپنے سیاسی و مذہبی تعصب کے خالص علمی سطح پر اسلام پیغمبر اسلام اور اسلامی علوم و آداب اور تہذیب و تبلیغ پر اُس نسیم کے جلے کر کے جیسے کہ پہلے ہوا کرتے تھے، جو کہ انہیں سکتے۔ اب خود ان ہی سے استفادہ کرنے ہوئے ایسے مسلمان عالموں اور دانشوروں کی ایک جماعت دنیا کے اسلام میں پیدا ہو چکی ہے جو ان کی غلط اندیشیوں کی نشاندہی کر سکتی ہے اور جو حقیقت و پیری رج کے بعد مذاہلوں سے نظر واقف ہے بلکہ انہیں برتنے کا سلیقہ بھی رکھتی ہے۔ ابھی حال میں طبادی مر جوں نے جو حند نہیں ہوئے لندن میں ایک حادثہ میں ائمہ کو پیارے ہو گئے، اپنے یمنہ بہ معصر مستشرقین کی علمی کاریگری کا پرداہ ناٹھ کیا تھا جس کا جواب اگرچہ مستشرقین کے حلقوں سے دینے کی کوشش کی گئی، یعنی مغرب اور مشرق دونوں جگہ اہل نظر نے یکجا کہ ان کی بات کچھ یوں ہی کی رہی۔

ایسا نہیں ہے کہ پہلے ایسے خود دادا اور باحیت عالم اور دانشور نہ تھے جو مستشرقین کو چیلنج کر سکتے۔ سید جمال الدین افغانی، مفتی محمد عبدہ، مرسید، امیر علی، اقبال، سب نے اپنے اپنے طور پر یہ خدمت انجام دی، یعنی اب پہلے کے مقابلے میں دنیا کے اسلام ہر لحاظ سے یہتر حالت میں ہے، اس لئے اب ہیں مستشرقین کے رویے میں خاتم تبدیلی ملتی ہے۔ اب یہی دنیا کو خود اشتراکیت سے خطرہ ہے جس نے اسی کی کوکھ سے جنم بیا ہے، اس لئے وہ مشترک رومنی

## بین الاقوامی قرآن کانگریس

اُج سے دو بس پہلے کینبرا آسٹریلیا، میں تقویم ہجری کے چودہ سو سال کے اختتام کے موقع پر بعض اسکالرز نے اقدام کر کے بین الاقوامی قرآن کانفرنس کے نام سے ایک علمی اجتماع منعقد کیا تھا، اس کانفرنس کا بنیادی موضوع کچھ اس طرح تھا کہ گذشتہ چودہ سو برس میں قرآن کی تعلیمات کا تہذیب انسانی میں کیا ہو رہا ہے۔ یہ اجتماع ایمیڈ سے زیادہ کامیاب رہا اور اس کامیابی کا سہرا دنیا کے ان تمام ممتاز مسلم اور غیر مسلم دانشوروں اور عالموں کے سر تھا جنہیں قرآن اور اس کی تعلیمات کے موضوع سے بڑی ہے اور اخنوں نے اس موضوع پر عور و فکر کیا ہے اور کھا بھی میں۔ وہیں کینبرا میں بعض اسکالرز کی طرف سے یہ خیال پیش کیا گیا کہ کیوں نہ اس کانفرنس کو ایک مستقل شکل دیدی جائے اور مشہور عالم بین الاقوامی اور نیشنل کانگریس کے نجع پر جو متشترقین کی ساختہ پرداختہ ہے، اس کی باضابطہ تشکیل کر کے اسے بھی کانفرنس کے بجائے کانگریس کہا جائے۔ کینبرا میں جناب حکیم عبدالحیمد صاحب (متوالی ہمدرد فاؤنڈیشن، دہلی) کے شوق اور ایام پر یہ طے پایا کہ اس کانگریس کا دوسرا اجلاس انھیں کے انڈین انسٹی ٹیوٹ آف اسلامک ٹڈیزیر کے زیر اہتمام دسمبر ۱۹۸۴ء میں دہلی میں ہوا، چنانچہ دہلی میں (ہمدرد نگر، تغلق آباد) یہ اجلاس دوسری بین الاقوامی قرآن کانگریس کے عنوان سے ۱۲ دسمبر سے ۷ ار دسمبر ۸۲ تک منعقد ہوا۔ حکیم عبدالحیمد صاحب کے ہر کام میں خوش سلیمانی، حوصلہ اور خسن کی نمود بھوقی ہے، ہماؤں کے قیام و قیام اور ان کے ہر طرح کے آلام کے لئے ہمدرد نگر میں اس موقع پر جس

دوسروں کے ذمیٰ عقائد ملحدینی روایات کے مذکورہ پر لکھنے کی آzlوی ہے کسی ایک خاص مذہب کا پیر و دمیرے مذاہب کا مطالعہ کر سکتا ہے اسکا پسندیدہ مطالعہ کے نتائج مختلٰع بھی گیر سکتا ہے، لیکن اس سلسلے میں تصنیف و تالیف کا اعلیٰ بنیادی اصول یہ ہونا چاہیے کہ پہلے ذمہ مطالعہ مذہب کے پیروں کے عقائد پوری وضاحت کے ساتھ، مکمل طور پر اس طرح بیان کر دیئے جائیں کہ اس شکایت کی کوئی گلگوش باقی نہ ہے کہ ان کے عقائد کو غلط طور پر یا توڑہ مزدکر کریں یا کیا گیا ہے۔ اب اگر لکھنے والا کسی اور نظریے یا عقیدے کا اعمال ہے مادہ وہ اپنے نظریے یا کسی اور نظریے کا ذکر کرنا چاہتے ہے تو اس کا حق حاصل ہے لیکن اسے چاہیے کہ وہ اپنے یا کسی دوسرے کے نظریے کو الگ سے، پوری وضاحت کے ساتھ بیان کے۔ افسوس ہے کہ سجیدہ اور بالغ نظر مستشرقین کبھی قرآن پاک اور سیرت اقدس پر لکھتے وقت اس بنیادی اصول کو عام طور پر فراموش کر دیتے ہیں اور کچھ اس طرح کا غلط بحث کرتے ہیں کہ صرف وہی لوگ جن کا اسلام کا مطالعہ اچھا ہے، یہ محسوس کر سکتے ہیں کہ لکھنے والا پسندیدہ ذاتی خیال اور عقیدے کو اپنے فاریوں کے نہ میں اتار دینا چاہتا ہے۔ تاریخی معروضیت اور مذاہب کے مقابل مطالعے کے چند بنیادی تفاصیل ہیں، لیکن عام طور پر مستشرقین کا حال یہ ہے کہ ان کی "یہودیت" یا "مسیحیت" ان بنیادی تفاصیل پر غالب آجائی ہے، تاریخی معروضیت کے بلند بانگ دعووں کے باوجود مغربی مصنفین دوسرے مذاہب اور تمدنوں کے بارے میں اتنے بھی معزوفی نہیں بتنا کہ آج سے صدیوں پہلے ابو ریحان البیرونی نام کا وہ مسلمان عالم اور دلشور تھا جس نے الاتار اباقیہ اور کتاب الحدائق کو تاریخی معروضیت اور مذاہب کے مقابلی مطالعے کی تصحیح لامتعین کر دی تھی۔

(اورین) اورین، نایجیریا، مشرے کے، بروہی اسلام آباد، پاکستان، حکیم محمد سعید (بہاء الدین) فاؤنڈیشن، نظام آباد، کراچی، ڈاکٹر عبد الواحد ہالے پوتا (اسلامک ریسرچ انسٹی ٹیوٹ، اسلام آباد، پاکستان) پروفیسر حسن محمد بجودہ (ام القریثی یونیورسٹی، مک معظز، سعودی عرب)، ڈاکٹر غلام محمد کریم (پیتھال، جنوبی افریقہ)، ڈاکٹر عدنان زرزور ایڈ، اے، یونیورسٹی، العین، متحده عرب امارات)، پروفیسر ٹی، بی، ارونگ (امریکہ)، پروفیسر الفڑھی، دی، دیش، مشیگن اسٹیٹ یونیورسٹی، مشیگن، ریاستہائے متحده امریکہ) اور پروفیسر اسماعیل، کے، پناوالا (یونیورسٹی آف کیلیفورنیا، لاس انجلیس، ریاستہائے متحده امریکہ)۔

قرآن میں ائمہ کی باتیں ہیں اور ائمہ کی باتیں کبھی ختم نہیں ہو سکتیں، اسلام کی جو دہ صدی یا میں ایک لمبھی ایسا نہیں گزنا کہ قرآن کریم سے بے اشتانی و بے توجہی برقراری ہو۔ قرآن نے اپنے پیغام کے ذریعہ تاریخ انسانی میں ایک انقلاب برپا کر دیا، اس انقلاب کی کامنیاں آج بھی جاری ہیں اور مسلمانوں کے عقیدہ کے مطابق تیامت تک جاری رہے گی، یہی وجہ ہے کہ باوجود داس کے کبعض لوگوں نے اس دوی الہی کو تاریخ کا محض ایک داقعہ کہ کر دنیا کو ایک قصہ پاریسہ باور کانا چاہا، مسلم دنیا کیا، غیر مسلم دنیا بھی اس کی طرف متوجہ ہے اور ائمہ کی اس کتاب کو تھی اور اس کے پیغام کے مختلف ہلکوں پر غور و فکر کرتی ہے۔ قرآن نے اپنے ماننے والوں کے دل میں علم و تلاش، اور تفکر و تدبر کا جو شوق پیدا کر دیا ہے اس نے ریگ زاروں کو گلستان بنادیا تھا، دشمن کی ایسی شیعیں روشن کیں کہ دنیا کا گھٹا ٹوپ اندر ہیرا چھٹ گیا اور امید و نشاط کی چاندنی بھیل گئی۔ قرآن نے انسان کو انسان کی غلامی سے بخات دی اور ہبھی مذع انسان کو ایک کنبہ قرار دے کر اخوت و مسادات کا سبق دیا، قرآن نے بتایا کہ انسان اُس سماں کی تسلیم کر سکتا ہے، یہ اسی کے لئے بنائی گئی ہے، اس لئے اس کی کوئی چیز ایسی نہیں جس کے لئے اس کا سر جھکے، یہ کائنات اسے سلام کرتی ہے اور اس کا فرض یہ ہے کہ وہ اپنے خالق اور خالقی کائنات کی عبادت کرے، صرف اسی کو سجدہ کرے اور اس طرح "ہزار بھروسے" سے اپنے آپ کو محفوظ کر لے۔ یوں تو ایک ایسی کتاب کا مطالعہ اور اس کے پیغام پر غور و فکر اسی شخص کے قلب انظر

پیانے کا انتظام دیکھنے میں آیا، اس کی نظریہ را کم ہی ملے گی، اپنی جگہ خود وہ وسیع احاطہ رکھیں جس میں انذین انسٹی یوٹ آف اسلام کی خوش نامعارت کے علاوہ جو بیک وقت صلاحت فرازکت دونوں کی حامل ہے اور اس تناسب و موزونیت کے ساتھ حامل ہے کہ آپ اپنی ایک منفرد اور حسین عظمت رکھتی ہے، ایک خوبصورت مسجد، بھی ریہ اسٹاپ، طبی تحقیقات کا انسٹی یوٹ، طبیہ کالج، ہمدرد پرنسپل، ہوٹل، ہمہ ان خانہ اور رہائشی مکانات کی صاف سطحی اور خوشنام اعاراتیں ہیں، ایک ایسی بستی بن گئی ہے جسے دیکھ کر کوئی یہ بادر ہمیں کر سکتا کہ ابھی پندرہ بیس برس پہلے یہ ایک ایسا خاہہ رہا ہو گا جس کا عرب تباک منظر آت بھی پاس ہی میں قلعہ تغلق آباد کی سنتا تھی، ویرانی اور ہمیت انکا خاموشی پیش کرتی ہے، میں کریں گے اہل نظر تازہ بستیاں آباد، ہمدردگر کی یہ خوبصورت بستی اس مصروع کی جیتی جاگتی اور بولتی ہوئی تصویر سے۔

اسی تازہ اور شاداب بستی میں دانشوروں اور عالموں کا یہ بن الاقوامی اجتماع و قران کے موہنوج پر منعقد ہوا جس کا پیغام ہمیشہ تازہ اور تازہ کار، شاداب اور شاداب کا رہے گا۔ اس اجتماع کا بنیادی موضوع بحث یہ تھا: "قرآن پندرہویں صدی ہجری میں" اور اس میں مختلف ملکوں کے کوئی اختتہ مندوب شریک ہوئے اور ہندوستان کے علاوہ آسٹریلیا، بنگلہ دیش، کنادا، انگلستان، انڈونیشیا، بیلیا، نیڈر لینڈ، ناپھیلہ، پاکستان، سعودی عرب، جنوبی افریقیہ، ترکی، متحده عرب امارات اور ریاستہائے متحدہ امریکہ کے اسکالز نے قرآن اور قرآنی مفہومات کے مختلف پہلوؤں پر مقالے پیش کئے، پھر بحث و مباحثہ گئی رہائیکی سب علی انداز میں۔ یا ہر سے جن حضرات نے شرکت کی ان میں سے چند کے نام یہ ہیں: ڈاکٹر احمد سبوی (یونیورسٹی آف سڈنی، آسٹریلیا)، ڈاکٹر تفییض الرحمن (دھاکہ یونیورسٹی، بنگلہ دیش)، پروفیسر خالد بن سعید (کوئیں یونیورسٹی، کنگستن، کنادا)، ڈاکٹر ارول، ایچ، وائل (یونیورسٹی آف البرٹا، البرٹا، کنادا)، ڈاکٹر کینیہ کریگ (انگلستان)، پروفیسر آر جی، سارجٹ (کیمبریج یونیورسٹی، انگلستان)، پروفیسر منگمی طٹ (ایڈنبرگ یونیورسٹی، اڈینبرگ، انگلستان)، پروفیسر راجوں (یونیورسٹی آف لائیدن، نیدر لینڈ)، پروفیسر اسٹفیل بالگن (یونیورسٹی آف

سید قطب کی بعض تصریحات میں ایسا ہی غلوت ہے۔ ہم نے ایک بھی گفتگو میں جیسا موصوٰ پر ان کا خیال معلوم کرنا چاہا تو انکھوں نے اعراض سے کام لیا اور ہم نے انھیں ان کے حال پر چھوڑ دیا۔

پروفیسر بالجوں کے مقالے کا عنوان تھا: "شاہ ولی اللہ اور قرآن"۔ لیکن اپنے مقالے کے موضوع پر کچھ کہنے سے پہلے انکھوں نے ایک پرانتا قصہ چھپ دیا اور کہا کہ ہکیاب مقدس اپنی اصل میں غیر مخلوق (قدیم) ہے اور اپنے نزول اور عربی زبان میں وحی کئے جانے کے لحاظ سے مخلوق ہے۔ اس کا اعلیٰ ترین ادبی اسلوب پیغمبر اسلام کی عملی زندگی کے تاریخی پس منظری میں اپنی معنویت کھاتا تھا۔ اس کے بعد پروفیسر موسوٰ نے شاہ صاحب کی ترجیحی اس طرح کی ہے کہ "شاہ ولی اللہ" سے پسند نہیں کرتے کہ اس مقدس کتاب (قرآن) میں جس بات کا انہوں مقصود ہے اس سے زیادہ کچھ اور دیکھا جائے۔" اب پروفیسر بالجوں کی پہلی بات کو ہم غور سے پڑھئے اور شاہ صاحب سے مسوب کہو کے کو دیکھئے، صاف معلوم ہوتا ہے کہ وہ بنیادی طور پر یہ کہنا چاہتے ہیں کہ قرآن کریم کا پیغام صرف ایک عمد کے لئے تھا جہاں تک شاہ صاحب کی بات کا تعلق ہے یا اسے خیال میں وہ قرآن کریم کی آباد کی ایسی تفسیروں کے بارے میں سمجھی جو بعض صوفیہ سے مسوب ہیں۔ عہد و مطہری میں صوفی حلقوں کی طرف سے قرآن کی تفسیر ایسے انداز میں کی جانے لگی تھی جو کتاب دست میں نہیں کھاتی تھی۔

ڈاکٹر کینیٹھ کریگ نے پہنچے مقالے میں "ایک اہم سوال اٹھایا ہے اور انکھوں نے قرآن کی اس آیت کریمہ ریخور و نکر اور تبادلہ خیال کی دعوت دی ہے :

وَمَا نَحْنُ بِمَسْبُوقَيْنَ (سورة واقعہ ۲۰ اور سورہ معارف ۲۶)

درحقیقت سورہ واقعہ اور سورہ معارف کی مذکورہ آیات علی التتبیہ اس طرح ہیں:

- ۱۔ تَحْنُنْ قَدَرَنَا بَيْتَكُمُ الْمَوْتَ وَمَا تَحْنُنْ بِمَسْبُوقَيْنَ لَا عَلَى آنْ بُتَّدِلَ أَمْثَالَكُمْ وَنُتَشَكَّرُ فِي مَا لَا كُعْلَمُونَ ۵ - فَلَا أَنْسِمُ بِرَبِّ الْمَشَرِقِ وَالْمَغَرِبِ إِنَّا لَقَدْ رُوَنَ لَا عَلَى آنْ بُتَّدِلَ خَيْرًا

کے لئے مفید ہو سکتا ہے اور اس سے اسی کو روشنی اور ہدایت مل سکتی ہے جو اسے اللہ کی کتاب مانتا ہو اور اس کا عقیدہ ہو کہ یہ کلامِ اللہ ہے۔ لیکن یہ کبھی دیکھنے میں آیا ہے اور اس کا تجھے ہوتا ہے اسے کہاں کہی عقیلیت اور سائنس کی ترقی کے اس دور میں اس شخص کو بھی بڑایت ملتی ہے جسے حق کی تلاش ہو۔ شخص دیانتداری کے ساتھ حق اور مچانی کا مدلائلی ہوتا ہے، اللہ تعالیٰ خود اسے اپنی راہ دکھایتے ہیں۔

میں الافوائی و آن کا انگریز کے اس دوسرے اجلاس میں قرآن کے مختلف پہلوؤں سے متعلق جو مقولے پڑھے گئے، وہ اپنے توزع کے محااظے سے خاصہ ڈھپ اور معلومات ادا تھے، اور ان سے یہ کبھی اندازہ ہوتا ہے کہ مغرب کے اہل قلم کس کس زاویے سے اللہ کی کتاب کو دیکھتے اور انہیں کاملاً اعہد کرتے ہیں۔ ذہل میں نہونے کے طور پر چند تقالوں کی خاص خاص باتیں درست کی جاتی ہیں :

ڈاکٹر احمد سبoul کا خیال ہے کہ مصر کے مشہور اخوانی ایڈیشن اور اہل قلم سید قطب مردوم کاظم نکر بالکل نیا تھا اور انھوں نے قرآن کو جس طرح سمجھا اور سمجھانا چاہا اس کی مثال گذشتہ صدیوں میں کسی مفسر قرآن کے یہاں نہیں ملتی، قرآن کے نظر پر کائنات اور اس کے نکری اور بحالی اور عملی تصورات کو انھوں نے قرآن ہی کے فرمی درک میں سمجھنے کی دو شکنیں کی اور یہ بالکل ایک تھی بات تھی، ڈاکٹر سبoul کا کہنا ہے کہ پہلے جو تفسیریں یہ کہی گئیں ان میں کسی ایک خاص پہلوی کو اجاگر کیا گیا، سید قطب نے قرآن کو ایک نکل کی صورت میں دیکھا اور اس کے پہلے یہ زیرِ نظر کو اسی ہمہ گیری کے ساتھ پیش کیا۔ ڈاکٹر احمد سبoul اخوانی میں، اسی لئے سید قطب مردوم کے لئے ان کے یہاں ایک جوشِ عقیدت ملتا ہے۔ اس کے علاوہ غالباً انھیں اس کا علم نہیں کہ قرآن کی تفہیم و تشریح کے سلسلے میں وہ جس نئے انداز نکل کو صرف سید قطب مردوم سے منسوب کرتے ہیں، اسے عصر حاضر میں دوسرے مفسرین دشائیں نے کہی اپنا یا ہے، اور یہ بات بھی اپنی جگہ صحیح ہے کہ یہ صورتی نہیں کہ جو انداز نکل زیرِ نظر یا ہو وہ بہر لمحاظے سے معتبر کہی ہو، مثال کے طور پر اسکی حاکمیت کو الوہیت و رویت کا انصہ خاصہ کہنا مل نظر ہے اور اس سے ہندوستان اور مصر کے معتبر اور اہل نظر علماء نے اختلاف کیا ہے۔

شکل میں منود کرتی رہتی ہے۔ بکریگ نے مذکورہ بالا آیات قرآنی کو اسی زاویہ نگاہ سے سمجھنے کی کوشش کی ہے، وہ چاہتے ہیں کہ دوسرے لوگ بھی ان کی اس کوشش میں شریک ہوں۔

کینیت کریگ کا طرز تکریبی اچھی مثال اس امر کی ہے کہ بعض مغربی اسکالر زر قرآن کو کس طرح پڑھتے اور سمجھتے ہیں۔ ہمارے خیال میں تاریخ کے تغیرات و انقلابات کے رشتہ کو تقدیر الہی سے جوڑنے کا نظریہ مسلمانوں کے لئے نیا نہیں ہے، قرآن کا نظریہ تاریخ یہی ہے۔ مسلمان اس پر یقین رکھتے ہیں لیکن دنیا کی تاریخ اور خود اپنی تاریخ کو اس قرآنی نظریہ تاریخ کی روشنی میں سمجھنے کی کوئی معتبر اور معقول کوشش آج مسلمانوں میں نظر نہیں آتی، اور اگر کہیں ہے تو اس مسئلہ کو وہ اہمیت حاصل نہیں ہے جس کا کوئی مستحق ہے۔

پروفیسر آر. بی. سارجنت نے اپنے مقالے میں مغربی اسکالر زر کے اس طرز تکریب سے بحث کی ہے کہ قرآن کیم اولین اہمیت کی ایک تاریخی دستاویز ہے۔ انھوں نے کہا ہے کہ مغرب کے اسکالر زر مسلمان نہیں ہیں وہ یقیناً قرآنی مطالعات سے مختلف زاویہ نظر کھٹکتے ہیں لیکن خاص بات یہ ہے کہ آج جل کیہ یہ زاویہ نظر معمور ہے، اور اکثر مدد روانہ ہوتا ہے، البتہ کچھ مستثنیات بھی ہیں جن کے یہاں غیر عالمانہ جانبداری یا تعصب پایا جاتا ہے۔ مغربوں کے نزدیک قرآن ایک اہم تاریخی دستاویز ہے جو اتنی پیچیدہ ہے کہ اس کی توقع و دھننا کے سلسلے میں بڑے اختلافات ہیں۔ قرآن کے اس پہلو سے متعلق مسلمان عالموں نے خود بڑی چھان بین کی اور ابن اسحاق اور دوسرے ارباب علم نے "ابواب نزول" کے موضوع پر بہت کچھ لکھا۔ گذشتہ چند دہوں میں جزیرہ العرب میں کئی چیزوں کا گھوڑ لگایا گیا ہے، خصوصاً تارب اور سجراں وغیرہ کے علاقوں میں سائنس فک آرکیولوジ کی مدد سے قبیل از اسلام عرب کے اس تاریخی ماحول کو دریافت کریا گیا ہے جس پر پیغمبر اسلام نے آنکھیں کھولیں، پر وان جڑھے اور ان پر جو ہی کانز نزول ہوا۔ مزید بار اب ایسے ہزار دو کتابت چھپ گئے ہیں جنہیں آج کے اسکالر زر نے بڑی صحت کے ساتھ پڑھا اور سمجھا ہے۔ سارجنت کے قول کے مطابق ان کتابت میں اللہ کی بہت سی قرآنی صفات کا

مَنْهُمْ وَمَا نَحْنُ بِمَسْبُوقَيْنَ ۝ دُرَةٌ وَاقِدٌ مِّنْ كَبَائِلِهِ ۝ كَمْ مِنْ نَّفَرٍ هَمَّا بِهِ  
دریان موت کو (معین وقت پر) سُتمہ رکھا ہے اور تم اس سے عاجز نہیں ہیں کہ تمہاری  
جگہ تمہارے میسے اور (آدمی) پیسکار دیں اور تم کو الیسی صورت میں بنادیں جس کو تم  
جانتے ہی نہیں؟ سورہ معاویہ کی مذکورہ آیت کا ترجمہ یہ ہے: "میں قسم کھانا ہوں  
مشترقوں اور مغربوں کے مالک کی کہہ اس پر تاریخ کہ (دنیا ہی میں) ان کی جگہ ان  
سے بہتر لوگ لے آئیں (یعنی پیدا کر دیں) اور میں اس سے عاجز نہیں ہیں" اور دلوں ایکوں  
میں تاکید کے ساتھ اٹھ تعالیٰ نے فرمایا ہے کہ "ہم عاجز نہیں ہیں" ۝

کیفیتہ کریگ۔ نے خدا کی اسی قدرت کا ملہ کی طرف جس سے زمان و مکان کے  
تام تغیرات و جو دلیں آتی ہیں، تیبہ دلائی ہے اور عصر حاضر کے بے پناہ دکھ درد کے  
پس منظر میں خدا کی قدرت اور خدا پر ایمان و ایقان کی یا میت و اہمیت اور انسانی زندگی  
پر انسان کے اثرات گو تکھے کی صورت پذیر دیا ہے۔ ان کے خیال میں وہ علوم اور ہنر نہیں  
جن کی بنا پر بعض لوگ یہ سوچنے لگتے ہیں کہ "خدا ن آدمی ہی سب کچھ ہے خدا ہی کی عطا  
کی ہوئی ہیں اور خدا انسان کیا ہے، اس ارض خاکی پر نہدا کا نایا نہ" جو اس کا بندہ گھی ہے،  
اس لئے خدا کی ہی سستی سب سے بالاترے ہوں کی فتحت مسیحیوں کے باوجود وہ عاجز نہیں ہے،  
ہیئتیں، حمورپیں ادارے اور امن کی ساختیں نہ ہی زندگی کے ساتھ لگی ہیں میں ایکیں جب  
یہ صورت ہو جائے کہ چونکہ یہ سب کچھ فی سبیل اللہ میں اس میں اکھفیں کو سارے اختیارات  
اور ساری اختیاراتی محاصل ہے، تو پھر عبادت اور بُنگی کا انتسحاب کم و کم ہو جاتا ہے۔ خدا جہاد  
فی سبیل اللہ کی حدود میں مقید نہیں ہے سما، قید، و دین کی ہر سعی اور مذہب کی ہر  
جد و جہد میں ذات الہی ہی کا سایہ اپنے اور دیکھتا ہے۔ کریگ نے اینے مفلکے میں یہ  
بھی کہا کہ "انسان کے موجودہ الیہ" میں بھی خدا نما جاگر اور بُنگی میں ہی ہے۔ بُنگے لئے  
سوچنے کی بات یہ ہے کہ تاریخ انسانی میں اثبات عدل الہی کا ظہور کس طرح ہوتا رہا ہے  
اور یہ حقیقت کہ اُس ظلم کی تمام ہدینا کیاں جسے انسان اپنی عارضی طاقت کی بناء پر روا  
ر کھتنا ہے خدا کے بے پناہ وسائل کے مقابلے میں یہی ہیج ہیں، انسانوں کی دنیا میں کس کس

# یو یونیٹی نیشن چرچ

## ایک نیا عیسائی فرقہ

ہم میں گہرے لوگ ایسے ہیں گے جو عیسائیوں کے ایک نئے فرقے یعنی یونیٹی نیشن چرچ، اس کی تاریخ اور اس کے معتقدات سے واقف ہوں، میں خود بھی جزوی تھا سے پہلے اس سے ناواقف لوگوں میں تھا۔ جزوی تھا کے پہلے مفتہ میں امریکا کی بیاست خود ریڈ ایسی میانی کے تربیت ساحل سمندر پر باقاعدہ فورٹ لاڈرڈل کے پر سکون چھوٹے سے شہر میں یونیٹی نیشن ہسپیلو جیکل سینیٹری کی طرف سے ایک کانفرنس منعقد ہوئی جس میں مجھے شریک ہونے کا موقع ملا۔ اس کانفرنس کا موضوع تھا: GOD: THE CONTEMPORARY DISCUSSION ایعنی عصر حاضر میں تصور خدا سے متعلق جو بحثیں ہو رہی ہیں، وہ کیا ہیں اور کس طرح مختلف ملکوں میں انسانوں کی زندگیوں کو متأثر کر رہی ہیں۔ شرکت کرنے والوں میں مختلف علوم کے لوگ تھے، جیسے مذہب، فلسفہ، سوسیالوجی، تاریخ وغیرہ۔ دنیا کے بڑے مذاہب کی سناہنگی کرنے والے بھی تھے اور عیسائی مذہب کے مختلف چرچ کے نمائندے بھی، غرض کوئی ڈیرہ سومند و بین اس کانفرنس میں شریک ہوئے۔

کانفرنس میں معلوم ہوا کہ عیسائی دنیا یونیٹی نیشن چرچ کو ایک ایسی بدعت سمجھتی ہے جس نے عیسائیت کے مستند و مسلسل عقائد پر کاری ہزب لگائی ہے، اور اسی لئے ہر طرف سے اس کی شدید مخالفت ہو رہی ہے۔ قبل اس کے کہ اس فرقے کے بعض عقائد بیان کئے جائیں۔ ضروری معلوم ہوتا ہے کہ اس فرقے کے بانی سننی ائمہ مthon کے حالات زندگی جو عام طور پر یونہ نہ ہوں کے نام سے مشہور ہیں، مختصر ابیان کر دیئے جائیں۔ مخاطب

ذکر ملتا ہے، مثلاً، مالک، یوم الدین، اور تعالیٰ، وغیرہ جو اللہ کے لفظ کے ساتھ بولا اور لکھا جاتا ہے۔ اس کے علاوہ ان کتبات سے چھپی اور ساقوں صدی یسوسی کی عرب تاریخ سے متعلق بہت کچھ معنی خیز معلومات بھی ملتی ہیں۔

ساری جنگ کی ان بالوں سے صاف صاف اندازہ نہیں ہوتا کہ آخر ان کا نشانہ کیا ہے اور جزیرہ العرب میں اشیاتی تلاش و تحقیق کے نتائج سے وہ کیا نتیجہ کالانا چاہتے ہیں۔ شاید وہ بھی اسی نظریے کے قائل ہیں کہ قرآن کریم مخصوص ایک اہم تاریخی دستاویز سے ایکیں علمی انداز نظر تو یہ مونگا کر دے اپنے مطالعے اور غور و فکر کو ذرا اور دیس کریں۔ کیا عجب کہ اشیاتی دریافت سے ہی وہ اس نتیجہ پہنچ جائیں کہ آن ایک لیسی الہامی کتاب ہے جو اسلام سے پہلے کے دین اور مقدس صحیفوں کی تقدیق کرتی ہے، اس لئے اسلام ہی و دیگر دین ہے جس کی اشاعت مختلف ادوار میں مختلف انبیاء کرام نے کی تھی اور جو اپنی غیر محرف خالص صورت میں قرآن حکیم میں موجود ہے۔

آخر میں ہم یہ ضرور کہیں گے کہ ابھی علم و تحقیق، اطمہان خیال اور انداز بیان، خصوص بر لحاظ سے مسلمان عالموں اور دانشوروں کے مقابلے میں مغرب کے اسکالرز ہمیں آگے میں، اس اجتماع میں مسلم مقاولگاروں میں زیادہ تعداد ایسے لوگوں کی تھی جن کے مقابلوں میں غیر ضروری کا "جذباتیت" یا خواہ نخواہ کے معدود تی انداز بیان اور طرز فکر سے کام یا کیا تھا۔ ہم اسے تسلیم کرتے ہیں کہ عقیدہ: آدنی کو قدرے جذباتی بنادیتا ہے، لیکن ایسا بھی ممکن ہے کہ عقیدہ کے ساتھ علمی طرز بیان اور غرضی نظر کا امترنگ ہو جائے، کیونکہ مجدد و پیغمبر کسی کے لیس کی بتا نہیں چاہے وہ مغرب کے اسکالرز ہمیں یا مشرق کے، البتہ علمی انداز نظر لکھنے والے کو معدود نہیں، بیجا جذباتیت اور غیر ضروری خطابت سے محفوظ رکھتا ہے اور اس سے موظفون عزیز بحث سے متعلق استدلال و استنباط کا ذریں بہت بڑھ جاتا ہے۔

مون نے اپنا مشن ایک گھرے جنپے اور جوش سے شروع کیا، پسونگ یانگ میں جہاں یسائیوں کی خاصی آبادی تھی اور جسے لوگ کبھی کبھی مشرق کا یورشلم بھی کہتے تھے، ان کے مشن کی نفیت ہوئی، ان کے یسائی مخالف ان پر یسائی روایات اور یسائیت کے مسلمہ عقائد سے بغاوت کا لازم لگاتے تھے اور کہتے تھے کہ خدا کی حکومت کا کوئی تعلق اس دنیا کی فلاخ و بہبود سے نہیں ہے۔ دوسری طرف کیونٹ حکومت تھی جو اس پر تی ہوئی تھی کہ شمالی کوریا میں نہ سب کا وجود باقی نہ رہے اور وہاں آمرانہ طرز کی سیکولر سوسائٹی کو فروغ حاصل ہو شماں کوریا میں مون کو قید و بند کی زندگی گزارنی پڑی اور انھیں کیونٹ حکومت کے ایک ایسے کمپ میں بھی رہنا پڑا جہاں حکومت سے اتفاق نہ کرنے والوں کو جبریہ محنت مزدوری کرنی پڑتی تھی۔ ایسے کمپوں میں زیادہ تر لوگ زندگی کی مصیبتوں سے ہمیشہ کے لئے نجات حاصل کر لیتے ہیں، لیکن مون نے یہ طے کر لیا تھا کہ وہ زندہ رہیں گے، اس لئے ناقابل برداشت حالات کے باوجود وہ زندہ رہے یہاں تک کہ تین برس بعد جب ۱۹۵۰ء میں یہاں اور کی افواج نے قیدیوں کو آزاد کرایا تو مون بھی اپنے چند پرسروں کے ساتھ جنوبی کوریا پہنچ گئے۔ بعد میں اپنے قید فانے کے تجربات کا ذکر کرتے ہوئے مون نے ایک بار کہا تھا: ”میں نے کبھی شکایت نہیں کی اور نہ کسی کمزوری کی بنا پر دعا مانگی۔ میں نے کبھی خدا سے مدد بھی نہیں چاہی، اس کے بجائے میں اُسے اپنی طرف سے اطمینان دلاتا رہا کہ وہ بیرے لئے پریشان نہ ہو۔ چونکہ خدا کو خود بیرے مصائب کا علم تھا، مجھے اچھا نہیں معلوم ہوتا تھا کہ میں اُس کو اپنی مصیبتوں یاد دلاؤں، تقاضا کر دوں اور میری وجہ سے اُسے اور دکھ اٹھانا پڑے۔ میں نے اس سے صرف یہی کہا کہ میں کبھی ہاڑ بہنیں مالوں گا۔“

۱۹۵۳ء میں مون پوسان سے جنوبی کوریا کی راجدھانی سیول آگے جہاں انھوں نے اگلے برس باضابطہ ”ہوئی اپرٹ ایسوسی ایشن فورڈی یونیفلکیشن آف ولڈ کر سیانٹی“ نام سے ایک نئی یسائی تنظیم کی بنیاد دالی جس نے اب باقاعدہ ایک الگ چرچ کی شکل اختیار کر لی ہے اور دنیا میں یونیفلکیشن چرچ کے نام سے مشہور ہے۔ شمالی کوریا میں مون

کی کی گہبی خود بخود اس سے کھل جائیں گی ۔

ریورینٹ مئون شماں کو ریا کے ایک گاؤں جیونگجو میں ۶ جنوری ۱۹۳۲ء کو پیدا ہوئے۔ ان کے والدین یساں اور پریساٹرین چچ کے پرید تھے۔ کوریا کی مذہبی تاریخ بڑی چلپ ہے اور خود کو ریانی یسایت کی داستان بھی کم دلچسپ اور امہم نہیں ہے، لیکن اس کے بیان کا یہ موقع نہیں، مئون کے سوانح نگار لکھتے ہیں کہ بچپن ہی سے ان میں یہ وصف شایاں تھا کہ وہ ناالنصافی یا دوسروں پر کسی قسم کی زیادتی کو برداشت نہیں کر سکتے تھے۔ ان کی قوت ارادتی بھی ان کے مزاج کی ایک خصوصیت تھی۔ انھوں نے ایک باراپنے ایک عقیدت مند کو بتایا کہ جب وہ بارہ برس کے ہوئے تو انھیں جنگلوں کی تہہیاتی میں عبادت میں بڑا مزہ آتا، ایک دن انھیں ایسا محسوس ہوا کہ درخت، جھاڑیاں اور لگھاس پھوس، سب ان سے کہہ رہے ہیں: "کوئی ہماری پرواہیں کرتا، ہمیں انسان نے بھلا دیا ہے" اور اس کا جواب ان کی طرف سے یہ تھا: "گھبراہیں، میں تمہاری خبر گیری کروں گا"؛ ایک اور موقع پر ان کی یہ دعا تھی: "اے میرے باپ، مجھے حضرت، سلیمان سے زیادہ دانائی، (سینٹ) پال سے زیادہ ایمان اور (حضرت) عیسیٰ سے زیادہ محبت عطا کر۔" ۱۹۳۶ء میں جب مئون کی عمر ۶ اسال تھی، ایسٹر کی صبح کو جب وہ ایک پہاڑی کے دامن میں عبادت میں محو تھے، انھیں محسوس ہوا کہ حضرت عیسیٰ ان کے سامنے ہیں اور کہہ رہے ہیں کہ دو ہزار برس پہلے انسانیت کو اس کے صحیح مقام پر لانے کا جو کام میں نے شروع کیا تھا، اے تھیں پورا کرنا ہے۔

اور اب اس کے بعد مئون نے مذہبی صداقت کی تلاش شروع کر دی، اور اگرچہ وہ جاپان کی ویڈیا یونیورسٹی میں الیکٹریکل انجینئر کے طالب علم بن چکے تھے، ان کی عبادت، مذہب کا مطالعہ اور انسانوں کے ساتھ خدا کے معاملات پر غور و فکر جاری رہا اور آخر کار جب وہ پھیں سال کے ہوئے تو انھوں نے فیصلہ کر لیا کہ انھیں اس چیز کو جو انھیں اپنے دل میں حضرت عیسیٰ کے ظہور سے ملا تھا، قبول کرنا، حضرت عیسیٰ کے ادھورے کام کو پورا کرنا اور اس دنیا میں خدا کی حکومت قائم کرنا ہے۔

دوسری جنگ عظیم کے بعد ۱۹۳۶ء میں جب کوریا پر جاپان کا سلط ختم ہو چکا تھا،

گفتگو کا موقع ملا۔ ان کی ملاقات ہبھا تا بده، کتفوں پر اس اور حضرت محمد سے بھی ہو چکی ہے اور یہ کہ وہ عالم ارداح میں آزادی سے گھوم پھر سکتے ہیں اور ایک ایسا واسطہ ہی جس کے ذریعہ اس زمانے میں وحی الٰہی لوگوں تک پہنچتی ہے۔ یونیفلیشن فکر یہ ہے کہ آج جبکہ رہایتی عیسائیت سے دل برداشتہ ہو کر عیسائیوں کی ایک اچھی فناہی تعداد اپنے آبائی نہ ہب کو چھوڑ رہی ہے، بہت سے عیسائی نئے خیالات اور عیسائیت کی نئی تعبیر کے خواہاں ہیں، اس لئے سوال یہ ہے کہ اس صورت میں جب کہ باسیں کے عقائد مشتبہ قرار دیتے جا رہے ہیں، کیا یہ ممکن نہیں ہے کہ خداونص انسانی کو اپنی طرف بلانے کے لئے کوئی نئی راہ دکھائے؟، اگر آج کی دنیا میں ایسے عیسائیوں کی تعداد بڑھتی جا رہی ہے جنہیں اپنے چرچ سے کوئی خاص تعلق نہیں ہے، تو کیا ایسے لوگوں کی تعداد بھی نہیں بڑھتی ہے جو دیانتداری کے ساتھ خدا کو پانے کے آرزوں میں ہیں؟ شاید شیست اہلی یہ ہے کہ روایتی عیسائیت کے اخنطا طاط سے انسان کا ذہنی افق دیکھ ہو، اس کی بصیرت اور گہری ہو، اور وہ کسی نئی دھی کے استقبال کے لئے ذہنی طور پر آمادہ ہو۔

یونیفلیشن نکری یہ ہے کہ جس طرح بابل میں یہودیوں کی تیہ و بعد کے الیہ کا نیجہ نیکلا تھا کہ ربیوں کی یہودیت وجود میں آئی تھی اور عہد و سلطی کی عیسائی دنیا کے انتشار سے پر ٹھنڈ اور کلیخولک ریفارمیشن کی راہ ہموار ہوئی تھی۔ اسی طرح اس کا بھی امکان ہو سکتا ہے کہ آج کی نہ ہی لے اٹھیا نی کے سبب نظریہ سنجات کی تاریخ میں ایک نئے عہد کا آغاز ہو رومان کیتھولک عیسائیوں کا عقیدہ ہے کہ "چرچ سے باہر سنجات ممکن نہیں" اور پر ٹھنڈت کہتے ہیں کہ "باستی میں جو کچھ ہے وہ خدا کی آخری دھی ہے" لیکن عیسائی دنیا میں ایسے بھی عیسائی رہے ایسی جو انجیل میں یو حنا حواری کی کتاب کی تعلیمات کے مطابق خدا کی طرف سے موعود تھی سچائی کے ہر دقت منتظر رہتے تھے، مثلاً بارہویں صدی کے وسط میں جنوبی اٹلی کی ایک فانقاہ کے ہمدر را ہب جو شیم کو اس بات کا یقین ستفا کر انسانیت کو اس کے صحیح مقام پر لانے کے لئے نہانے ان پر اپنی وحی بھی ہے۔ جو شیم کے کوئی پاپ نہ سو برس بعد جب مے فلاور کے "زارین" کے سامنے ہلینڈ میں

اور ان کے پیروکیسوں نے حکومت کے ظالم و ستم کا نشانہ سمجھے، جنوبی کوریا میں پرانے اور مستحکم عیسائی فرقوں نے ان کی مخالفت کی اور اس نئے فرنے کی ہر طرح نہ ملت کی، اس پر طرح طرح کے اذمات لگائے گئے جن میں سے ایک الزام جنسی بے راہ روی اور بد اغلاقی کا بھی تھا۔ مون کو حکومت نے گرفتار کر لیا اور ان پر مقدمہ چلا یاگی، لیکن عدم شہادت کی بنا پر عدالت نے اسھیں بری کر دیا اور وہ رہا کر دیئے گئے۔ بہر حال مخالفتوں کے باوجود یونیفیکیشن چرچ ترقی کرتا رہا اور اس کے عقائد کی اشاعت ہوتی رہی، اس کے مشنری جاپان اور امریکیہ پہنچنے اور ۱۹۴۷ء تک صرت حال یہ ہو گئی کہ ایک سو بیس ملکوں میں اس چرچ کے مشنری موجود تھے۔

۱۹۴۰ء میں روینڈوں نے ہاک-جا-بان سے شادی کی تھی، ۲۷ ائے میں دونوں میاں بیوی امریکیہ پہنچے جہاں انھوں نے گھوم گھوم کر تقریبیں کیں، بہت سے لوگ اس نے چرچ میں شال ہو گئے جس سے مختلف عیسائی فرقوں اور یہودیوں میں بلا اشتغال پیدا ہوا اور انھوں نے ڈٹ کر یونیفیکیشن چرچ کی مخالفت شروع کر دی، یہ مخالفت آج بھی جاری ہے اور حکومت کی سطح پر کبھی اس کی کوشش ہو رہی ہے کہ یونیفیکیشن چرچ اور ہرے کرشنہ دونوں تبلیغی تنظیموں پر پابندی عائد کر دی جائے۔ لیکن مخالفین کو کوئی کامیابی نہیں ہو رہی ہے کیونکہ امریکیہ میں مذہب آزاد ہے اور مذہب کی تبلیغ و اشاعت کی آزادی بھی ہے، یوں بھی امریکیہ ایک اباحتی سوسائٹی ہے۔

جیسا کہ پہلے کہا جا چکا ہے کہ ایک وڑن میں حضرت عیسیٰ نے ظہور فرما کر روینڈوں کو بشارت دی کہ دوہزار پہلے جو کام انھوں نے شروع کیا تھا، اسے اسھیں اب پورا کرنا ہے، وہ اس بشارت کو وحی سے تبیر کرتے ہیں اور دعویٰ کرتے ہیں کہ DIVINE PRINCIPLE میں اُن کے جمل مفہومات درج ہیں، وہ درحقیقت وہ وحی الہی ہے جو ان پر وقتاً فوقتاً نازل ہوتی رہی ہے۔ روینڈوں یہ بھی کہتے ہیں کہ ان کو ایسے وڑن بھی ہوئے ہیں جن میں اسھیں حضرت ابراہیم، حضرت اسحاق، حضرت یعقوب، حضرت موسیٰ اور انجیل مقدس کے رجال منتخب ہیں مثلاً پطرس، پال اور یحییٰ وغیرہ سے باہر است

گناہ اولیٰ (گناہ آدم)، نظریہ نجات، حضرت عیسیٰ کے "میسح موعود" ہونے کا عقیدہ وغیرہ۔ اس طرح گویا یہودی۔ عیسائی عقائد جن اصطلاحوں میں بیان کئے گئے ہیں، انھیں یہ نیا چرچ اور اس کی مقدس کتاب تسلیم کرتی ہے یہی نہیں بلکہ ان کے پیچے جو بنیادی نظریہ ہیں، انھیں بھی یہ مانتی ہے: خدا خاتی ہے۔ اس لئے مادی دنیا اچھی ہے زکریٰ، انسان کے جسم اور روح میں کوئی اساسی دوستی نہیں ہے۔ خدا شخصی ہے، لا شخصی نہیں ایک ایسا باپ جو محبت کرتا ہے اور محض ایک با بعد الطبعی وجود مطلقاً نہیں ہے۔ زمانِ حقیقت اور اور سعی خیز ہے، فریب نہیں۔ ارضی علاقائی اپنی جگہ اہم ہیں اور انسان کی سماجی ذمہ داریوں کا تعلق ہم سے بھی ہے اور خدا سے بھی ہے۔ تاریخ کی تشریع متدل تر کے بجائے سختی بحاظ سے درست ہے کیونکہ کائنات کی تخلیق سے جو مقصد کھا خدا اپنے اس مقصد کو پورا کرنے کے لئے تاریخ ہی میں اپنی قدرت کا اظہار فرماتا ہے۔

لیکن ان تمام باتوں کے باوجود DIVINE PRINCIPLE کی بعض تشریحات نئی ہیں، مثلاً بعض جدید عیسائی متكلمین کے برخلاف اور کافوں کی طرح یہ کتاب حضرت آدم اور حضرت حوا کی انجیل داستان کو صحیح سمجھتی ہے، اور اسی طرح زمین پر حکومتِ الہیہ کے قیام کی اسید رکھتی ہے۔ کافوں کے برخلاف اور بعض جدید متكلمین کی طرح اس کتاب میں سینیٹ آگسٹائن کے نظریہ قضا و قدر کی نفی کی گئی ہے اور حضرت عیسیٰ کے قریے اٹھنے کے واقعہ کو روایتی "رسنخ" کہا گیا ہے، یہ جمافی "رسنخ" کی قائل نہیں۔ غرض کر عیسائیت کی تاریخ میں اس طرح کی تشریحات کوئی بعویں نہیں، پہلے بھی ایسا ہوتا رہا ہے اور آئندہ بھی ہوتا رہے گا، اس لحاظ سے عیسائی عقائد کی باضابطہ تشریحات اور DIVINE PRINCIPLE میں کوئی بنیادی فرق نہیں۔ لیکن شاید نئی وجہ "کافر" رہائی طرز کے عیسائیوں کے نزدیک ایک ایسی بدعوت ہے جس کا کوئی عقلی جواز نہیں۔

گناہ آدم یا نظری معصیت، تخلیق کائنات اور حضرت عیسیٰ کے ظہورِ ثانی وغیرہ دینیاتی مسائل سے متعلق نئی تشریحات کے ساتھ ایک اور دچپ بات و مفہوم چرچ کی جانب سے کہی جاتی ہے، اور یہ بات DIVINE PRINCIPLE میں بھم کی

پادری جوں روشن نے الوداعی وعظِ کہا تو انہوں نے یہ بھی کہا "یاد رکھو، وکھر اور کاون کی تعلیمات سے آگے تکل جانے میں کبھی کسی قسم کا کوئی نتوف محسوس نہ کر دیکھو نہ خدا کے پاس نہ رکا ایسا ذخیرہ ہے جس سے اس کے کلام پر ہر دقت نئی روشنی پرستی رہتی ہے" یہ انیسویں صدی میں روس کی سلاوی تحریک کے نہیں فلسفیوں نے اس بات کی اشاعت کی کہ یہ سایت کی ترقی کی راہ میں تین مرحلے میں : ۱۔ مدن کی تھوڑک چرچ سینٹ پیٹر کی یہ سایت کا ترجمان ہے جس میں سب سے زیادہ "روز فرمانبرداری" پڑا جاتا ہے، ۲۔ پرولٹسٹرم سینٹ پال کے یہ سائی عقیدہ کا علیبردار ہے جو "ایمان" پر اصرار کرتا ہے اور ۳۔ وقت آئے کہ ایک نئی یہ سایت، اپنی وسیع شکل میں، جنم لے گی۔ یہ عیسیٰ سیت مشرق کے چرچ سے ظہور پذیر ہو گی اور سینٹ جوں سے اس کو فیضان حاصل ہو گا۔ اس کی امتیازی خصوصیت محبت کا وہ روحانی تحریک ہو گا جس میں انسان اور خدا اور انسان اور انسان کا اتحاد قائم ہو گا۔ پس ان شواہد کی روشنی میں کیا آج یہ ممکن نہیں ہے کہ بہت سے انسان "نئی روشنی" کے انتظار میں ہوں۔

یونیفلیشن چرچ والوں کا کہنا ہے کہ باسل خود یہ دعویٰ نہیں کرتی کہ وہ خدا کی آخری وحی یا حرف آخر ہے۔ تورات اور انجیل دونوں میں اس کا ذکر ہے کہ ایک نبی آئے گا جو ان باتوں کے علاوہ جو بتادی گئی ہیں۔ اور باتیں کبھی بتائے گا۔ اس طرح باسل کو یہ خود اس کی قائل ہے کہ وحی کا سلسلہ جاری رہے گا۔ لیکن وچہر بات یہ ہے کہ خالص یہ سالی روایت اور یہ سائی دینی تھبب کو بقرار رکھنے ہوئے یونیفلیشن چرچ کبھی بعثتِ محمد گی اور قرآن کریم کو کامل طور پر نظر انداز کر دیتا ہے، اور چونکہ اسے ریونڈ میون کو بنی یا "یسوع مسیح" ثابت کرنا ہے، اس لئے سارے دلائل کا رجحان یہ ہے کہ انیسویں صدی میں مشرق بعید میں وہ ایک شخص پیدا ہو گا جسے خدا اپنی وحی کے نزول کے لئے منتخب کرے گا۔

یونیفلیشن چرچ کی نئی انجیل DIVINE PRINCIPLE میں اسلوب بیان اور بنیادی تصورات وہی ہیں جن سے یہ سائی واقف ہیں۔ مثلاً تحقیق، ہبوط آدم

## ”عربوں کا عروج و زوال“

ٹانگر آف انڈیا کے ایڈیٹر گری لال جین ایک مشہور صحافی ہیں اور قومی اور مین الاقوامی موسنوعات پر ان کے تبصرے اور تحریریے ڈچپی اور توجہ سے پڑھے جلتے ہیں، لیکن یہ صورتی نہیں ہے کہ ان کی ناسے سے ہمیشہ ان کے قاریوں کو اتفاق ہو، یہی دیکھنے میں آیا ہے کہ بھی بھی وہ اپنی صحافی زمداداریوں کو بھلا کر ایسی بات بھی لکھ دیتے ہیں جو غیر جانبدل اور نہیں ہوتی اور جس سے ان کے تخفیفات ذہنی کی پرده دری بھی ہوتی ہے۔ خاص طور پر مسلمانوں اور عربوں کے مسائل اور ہندوستان میں فرقہ و اناہ فسادات سے متعلق وہ ایسے خیالات کا انہیا کرتے ہیں جن سے خواہ مخواہ کے تنازعے اٹھ کھڑے ہوتے ہیں، ہم کہہ سکتے ہیں کہ ایسے موسنوعات پر جب وہ لکھتے ہیں تو ان کا روایتی ہمدردانہ نہیں ہوتا، اکثر ان کی ایسی تحریروں میں طرز و استہزا کا ایسا انداز ہوتا ہے جیسے کوئی کسی کی مصیبت و پریشانی سے لطف حاصل کرے۔ وہ اکثر سچی بات بھی ایسے اسلوب میں بیان کرتے ہیں جس سے ایک طرح کی چیزوں محسوس ہوتی ہے۔ بہر حال اپنی اپنی طبیعت کا ایک مقضنا ہوتا ہے، بھلا اس میں ہم ان کی کیا مد کر سکتے ہیں۔

ایسی ہی ایک تحریر ان کی ۲۹ نومی سالہ کے ٹانگر آف انڈیا کے سنڈے ریویو میں چھپی ہے جس کا عنوان ہے ”عربوں کا عروج و زوال“۔ اس تحریر کو پڑھنے تو معلوم ہوتا ہے کہ گری لال جین کو اس سے کوئی خوشی نہیں ہے کہ ہمارے عرب بھائیوں کو تیل کی دولت مل گئی ہے، عرب جو ایشیا اور افریقی ہیں اور جنہیں ابھی اپنی قریب میں مغربی اوقیانوس طور پر

گئی ہے: خدا نے تمام انسانوں کو پیدا کیا ہے اس لئے کوئی قوم اپنے آپ کو خدا کی بزرگی دے اور منتخب قوم نہیں کہہ سکتی جس کے ذریعہ اس دنیا میں مشیتِ الہی کی تکمیل ہوگی۔ سینیٹ پال کے زمانے سے ہی عیسائی یہودیوں کو خدا کی "بزرگی دے قوم" تسلیم کرنے سے انکار کرتے رہے ہیں۔ خدا مقتدر اعلیٰ سے اور وہ اپنی مشیت کی تکمیل کے لئے جو چلے ہے کر سکتا ہے، اس لئے اگر وہ کوریا کے کسی شخص کو اپنے کام کے لئے منتخب کرے تو یہ ناممکنات سے نہیں ہے۔ صدیوں سے تہذیب کا ریخ مغرب کی طرف رہا ہے۔ مشرق قرب کی قدیم شہنشاہیں ختم ہوئیں تو ان کی جگہ رومی شہنشاہیت نے لے لی۔ پھر اس کے بعد یورپ کی طاقتیں ابھریں اور آخر میں اور آگے مغرب میں امریکہ کو مصبوط اور غالب حیثیت حاصل ہوئی، اس طرح اگر تہذیب و تمدن کے سفر کا یہ سلسلہ جاری رہتا ہے تو پھر امریکہ کے بعد اگلامرکٹی علاقہ مشرقی ایشیا ہے، یونیفارکشن چرچ کا خیال ہے کہ جونکہ جاپان اور چین کی نہیں اساس ایسی نہیں ہے کہ ان میں سے کوئی "نیا اسرائیل" بن سکے، اس لئے اگر خدا کی مشارکی ہے کہ نئی بزرگی دے قوم کی اساس مستحکم عیسائیت ہو، تو پھر مشرقی ایشیا میں صرف کوریا ہی وہ طلب ہے جو اس خصوصیت کا حامل ہے، اور یقیناً روپرندوؤں ہی کوریا کی وہ شخصیت ہیں جو دکھی دنیا کو امن و سلامتی، نیکی اور بچانی اور خوشحالی و سعادت کی راہ دکھا سکتے ہیں۔

لئے مفید اور نتیجہ خیز ہوں گے۔ ان ملکوں نے اپنی تسلی کی دولت علیش و عشرت کے سامان فراہم کرنے میں نہیں اڑاکی ہے، مصروفی بھی کسی قدر تسلی نکلتا ہے اور وہ اسے اپنی املاحتا کو مصنفو ط مسٹکم کرنے میں صرف کرتا ہے۔ ٹیولوں نے زندگی کی حقیقوں کو سمجھا ہے اور باوجود قبیلے میں جھوٹا ہونے کے اس نے قوی اور مین الاقوامی سطح پر لے پے کہ دارے سے پرتابت کیا ہے کہ وہ اپنی آزادی کو قاتم رکھ سکتا ہے اور اصلاح و ترقی میں بڑے عرب ملکوں کی رہنمائی بھی کر سکتا ہے۔ فلسطینی عرب زندگی اور موت کی کشمکش میں بدلنا ہیں اور انہوں نے اپنے داخلی نظریاتی جھلکوں اور دنیا کی بڑی طاقتوں کے پیدا کئے ہوئے الجھاؤں کے باوجود اپنی مثالی ہمت اور صلابت اور کردار کی مصنفو طی کا جیسا اٹھا رکیا ہے وہ عربوں کی حالتیتا نئی کا ایک روشن باب ہے۔ بلاشبہ عرض عرب ملک اپنی دولت کا یجا اور غلط استعمال کرتے ہیں اور ان کے غیر اسلامی روئے، طرز زندگی، خدا کی ناشکری، تنگ نظری، کم ہمتی اور اخلاقی لکھنوری پر ہمیں بھی انہوں ہوتے ہیں۔ کاش، وہ اس موقع کو غیمت سمجھتے اور تسلی کی شکل میں اپنے بے پناہ وسائل کو ایسے تغیری کاموں میں لگاتے جو عہد حاضر کی تائیک کے بھاؤ پر اثر انداز نہ کر سکتے۔ کیا اچھا ہوتا کہ وہ خدا کے فضل و کرم کو جوان پر غیر معقول دولت کی صورت میں اتر لے ہے، اپنی اور بُنی فرع انسان کی قلائل و بیسود کا رحیمہ بنایتے اور دنیا کو یہ بتاتے کہ دولت کا صیغح مصرف کیا ہے اور اسلام اس سلسلے میں ان کی کیا رہنمائی کرتا ہے؟

گری لال جین فے ایسے عربوں کی موجودہ خوشحالی اور عورج کو ٹیکرے عردو ج سے شبیہہ میں کی کوشش کی ہے اس لحاظ سے کہ ایک توہنلر کی طاقت محض چند برسوں (۱۹۴۷ء-۱۹۴۴ء) کے لئے تھی اور درسرے یہ کہ اس کے نازی فلسطین کی شکار ٹپے پہلے نہ خود جرم توں تھی۔ وہ لکھتے ہیں：“۱۹۴۰ء کے دہی میں کالے سیال سونے کی انفلات کے سبب عرب خود ٹپے عذاب میں بدلنا ہو گئے ہیں۔ اس نے یقیناً ان کے معاشرے میں انتشار پیدا کیا ہے۔۔۔۔ جو دولت اپنی محنت سے کمائی نہیں جاتی اس سے شریفانہ جذبات کر کر ٹپے جاتے ہیں اور اخلاقی خرابیاں درتاں ہیں۔ تاریخ میں پہلے کبھی کسی قوم کو بغیر محنت کے اتنی بڑی دولت نہیں تھی، یہ ایک سلسلے بے پناہ ہے جو کبھی نہ کبھی ضرور کے گا لیکن اس کے نتائج باقی رہیں گے۔

برطانیہ نے جس کی حکوم خود ہماری قوم ایک عرصہ تک رہ چکی ہے، اچھی طرح لوٹا اور برا باد کیا احترا، اور آج بھی یہ اقوام اخیں برباد کرنے پڑی ہوئی ہیں۔ اس میں کوئی شبہ نہیں کہ تسلی کی دولت عربوں کے لئے عذاب بن گئی ہے، لیکن عذاب کی اس منزل میں ان پڑنے کرنا اور ان کی مہنی اڑانا، ہماری قومی اخلاقیات کے منافی ہے۔ گری لاں جین نے یہ اسلوب نکارش اختیار کر کے درحقیقت اپنے ہی مزاج اور اپنی ہی طبیعت کی ترجیحی کی ہے، ہمارے قومی مزاج سے اس کا کوئی تعلق نہیں جین صاحب لکھتے ہیں: ”عرب 'صدی' تاریخ کی مختصر ترین صدی ثابت ہوئی ہے۔

یہ صدی ۱۹۷۳ء کے اداخ میں شروع ہوئی جب اپیک (OPEC) نے کچھ تسلی کی قیمت میں چار گنا اضافہ کیا اور اب (۱۹۸۳ء میں) یہ تنظیم خود تم ہونے کے قریب آنگی ہے۔ اس میں کوئی شبہ نہیں کہ وہ عرب مالاک ہن کے پاس تسلی کی دولت ہے، آج بھی مالی اعتبار سے بڑے متوال ہیں۔ صرف سعودی عرب اور کویت ہی کے پاس وہ سوچاں کھرب ڈالر کا محفوظ سرایہ ہے۔ لیکن اب دنیا کو عربوں کا کوئی خوف نہیں۔ ان کے تسلی کی مانگ کم ہو گئی ہے، اس کے مقابلے نے وسائل دریافت کر لئے گئے ہیں اور ان وسائل کو ترقی بھی دی گئی ہے، اس کے علاوہ صنعتی لحاظ سے ترقی یافتہ ملکوں نے یہ گریجی سیکھ لیا ہے کہ تسلی کی فیروٹ پیداوار میں کمی ہو جانے پر بھی وہ اپنا کام چلا سکتے ہیں۔ مثال کے طور پر سعودی عرب کی تسلی کی پیداوار ایک کروڑ سیل فو میہ سے گر کاب ۵۳ لاکھ سے ۳۰ لاکھ بیریل یو میہ تک رہ گئی ہے۔ گذشتہ سال تسلی کی قیمتوں میں کمی ہوئی۔ اپیک اپنے اراکین سے پیداواری کو نئے ٹکھی تسلیم نہیں کر سکی اور اب اس تنظیم کا وجود ہی خطرے میں ہے؟

ٹانکر آف انڈیا کے ایڈیٹر ہب عربوں کی پریشانیوں کا ذکر کرتے ہیں تو وہ سعودی عرب اور خلیج کی امارات اور چھوٹی ٹپھوٹی ٹریاستوں کو ہی پوری عرب دنیا تصور کرتے ہیں، حالاکہ الجزاں، یونیس، لیبیا، مصر، عراق اور فلسطینی بھی عرب ہیوائی مالک کے ہب باہم کی خصوصیات میں ایک اور یکساں ہوتے ہوئے بھی، سعودی عرب اور خلیج کا پنچ عرب بھائیا۔ سختیف ہیں۔ الجزاں، لیبیا اور عراق میں تسلی سے فامی آمد فی ہوتی ہے اور ان عرب ملکوں نے اپنی اس دولت سے ٹکٹوں تعمیری کام کئے ہیں جو ان کی آئندے والی نسلوں کے

حقیقت تھی کہ ایک عرب ملک کسی دوسرے عرب ملک کو کبھی اپنا ایڈ رہنیں مان سکتا تھا اسیلی کی دولت نے اس مسئلہ کو اور بھی پسچیدہ بنادیا۔

”درحقیقت صحر کر سراب کی طرح، یہ طاقت بھی محض ایک فریب تھی۔ دولت زین کے نیچے سے ملی تھی اور طاقت اسی وقت موثر ہوتی ہے جب اس کی اساس مفہومیت کے ساتھ زین پر ہو، عرب طاقت کی اساس ایسی تھی۔ عربوں نے خوزیل کو دریافت نہیں کیا نہ تو انہوں نے اسے نکالا اور نہ اسے بازاریں لائے۔ امر کیہ اور یورپ والوں نے ان کے لئے یہ سب کچھ کیا۔ ہاں، وہ تیل کی تیمت بڑھا سکتے تھے اور انہوں نے بڑے ڈراماتی انعام میں پہلے ۱۹۳۰ء میں اور پھر ۱۹۴۱ء میں یہ کر دکھایا۔ لیکن راس سے عربوں کو یہ نقصان پہنچا کر (مغرب پران کا انحصار اور بڑھ گیا۔ انھیں اپنی دولت کے استعمال، یا بیوں کہنے کے غلط استعمال کے لئے اور جو کچھ اس کے بعد نجک جائے اسے محفوظ رکھنے کے لئے مغرب کے سہارے کی ضرورت تھی کوئنکہ وہ خود اپنے سرمایہ کی حفاظت کا انتظام نہیں کر سکتے تھے۔ دولت کی بہتان نے عربوں میں عدم تحفظ کا احساس اور جدید معاشی دھماکے کی تشکیل کی آرزو پیدا کی، انھیں ان دولوں مقامہ کے لئے مغرب اور جاپان کی مدد کی ضرورت تھی۔“

جدید معاشی دھماکے کو کھڑا کرنے اور اسے کامیابی کے ساتھ قائم رکھنے اور ترقی دینے میں محنت، اصلاحیت، کار کر دگی اور ایمانداری کی ضرورت ہوتی ہے، اور کردار کی یہ خوبیاں دولت سے پیدا نہیں کی جاسکتیں، متوال عرب ملکوں میں سرمندی اور جدید یونیکی ہمارت بھی نہ تھی، خاص طور پر سعودی عرب اور خلیج کی ریاستیں ان خصوصیات سے محروم رہی میں، جدید علم کی روایت کبھی ان کے بھائی بڑی گمزور ہے، اس لئے منصوبہ بند معاشیات اور اس کے صفات کا بوجھ اٹھانا ان کے بس کی بات نہ تھی۔ اور شاید ان عرب ملکوں نے اس مسئلہ پر کبھی سنجیدگی سے غور کبھی نہیں کیا۔ اسرائیل جوان کے بیچوں یہ قائم ہوا اور جوان کی شدید مخالفت اور کئی جنگوں کے باوجود نہ صرف باتی ہے بلکہ اپنے تمام عرب ہمایہ ملکوں سے بیک وقت بنشتے کا حوصلہ رکھتا ہے، محض امر کیہ اور مغربی ملک کی مالی امداد اور ان کے اسلوں کے سہارے ہی نہیں زندہ ہے، بلکہ خود اس کے شہروں میں بعض خصوصیات ایسی ہیں جن کے سبب مغرب کی ہر

”اس غیر معمولی دولت نے عربوں کو علاقات اور جاہ حشم کے کئی فریب میں مبتلا کر دیا۔ اگر عربوں میں دولت کا نشانہ پہلی بار تا قودہ مانوق البشر ہوتے۔ ہم انھیں خطاوار نہیں ٹھہر اسکے لئے اگر ان کے ذمہ میں یہ خیال آیا کہ ساری دنیا ان کے قدموں میں ہے اور یقیناً دنیا ان کے قدموں پر جھک گئی۔ عرب مکلوں اور ایران سے مغربی مکلوں اور جاپان میں تیل کی برآمد کا دو تہماں حصہ پہنچا تھا جس پر ان کی صنعتی معاشریات کا انحصار تھا، دنیا کے بڑے بڑے بنک کا درجہ صفت کا اور سجارتی پکنیاں ان کے دروازوں کو محفوظ سرمائے اور ٹھیک کے لئے کھٹکاتی تھیں، لندن نیویارک اور پرس کے بازاروں میں ان کا پروجوس خیر قدم کیا جاتا تھا، ان بازاروں میں سائنس بورڈ عربی میں بھی آدمیاں کئے جانے لگے۔ عرب بڑے اعتماد کے ساتھ دنیا کے کسی مقام پر جا سکتے تھے، بہاں تک کہ واشنگٹن میں وھاٹ ہاؤس اور لندن میں نمبر آڈ او سنگ اسٹریٹ کے دروازے بھی ان کے لئے کھلے ہوتے تھے اور انھیں یقین تھا کہ جہاں بھی وہ جائیں گے گنجوئی سے ان کو ہلہ و سہلہ کیا جائے گا۔ فلم بنانے والوں نے خاص عروں کے لئے غلیم بھائیں، صرف بھائی اور دلہی میں نہیں بلکہ لندن، نیویارک اور لوکیو میں بھی بڑے بڑے ڈاکٹروں، انجینئروں اور تعمیر کاروں نے اپنے عرب گاہکوں کو تزییں دی۔

”ویغیر کیونٹ دنیا میں، ایسا محسوس ہونے لگا تھا کتاب عربوں ہی کا حکم چلا کا اور ایک مرحلے پر قدم یہ خیال پیدا ہوا تھا کہ عظیم ریاستہائے متحده امریکہ بھی، اسرائیل سے پہنچاں معاہدوں کے باوجود، عربوں کے دبادکے آگے جھک جائے گی اور اسرائیل کو مقبوضہ عرب علاقوں سے ملنے پر مجبور کر دے گی۔ ایشیا اور افریقہ کے او سط درجے کے لوگ ہر عرب کو برلا اور ٹھاٹھا سمجھتے تھے۔ زیادہ تر عرب ایسے انہماں میں گلکوکر تے تھے اور ان کا روایہ اس طرح کا ہوتا تھا جیسے ان کے پھیلاؤ اور ان کی طرز زندگی کے خلیے کا ایک نیا دریش روئے ہو گیا ہے، مثلاً، انھوں نے یہ فرض کر لیا تھا کہ صرف ہی اسلام کے محافظ ہیں اور ان ہی کے ذریعہ اسلام کی اشاعت ہو گی..... (تلقیم ہند کے بعد) کچھ عرصہ تک پاکستانی بھی اسی فریب میں مبتلا رہے... کہ وہ مسلم دنیا کے قائد ہو سکتے ہیں لیکن جلد ہی اسی فریب کا ملک مسموم ٹوٹ گیا۔ عرب کسی غیر عرب کی تیار کو تسلیم کرنے کے لئے تیار نہیں تھے لیکن اسی کے ساتھ یہ بھی ایک

”اسلوں کی خریداری سے زیادہ عربوں کے نام نہاد ترقیاتی منصوبوں پر دولت بنتی تھی اور فضول صرف کی گئی ہے مغرب نے جس طرح بھاری تیاریت کے لیے اسلحہ ان کے ہاتھ فروخت کئے جو ان کے لئے بیکار ہیں، اسی طرح اس نے ترقیاتی مخصوص بے کمی فروخت کئے ہیں جنہوں نے کھربوں ڈال رکھ لئے ہیں اور تیجہ زیادہ تر یہ نکالا ہے کہ عرب دنیا کا سماجی انتشار اور بڑھ گیا ہے جن عرب ملکوں میں تسلیم کی دولت ہے ان میں سے زیادہ تر ایسے ہیں جہاں مہرمند افراد اور ماہرین کی بہت کی ہے۔ اس لئے انھیں بہت بڑے پیمانے پر ایسے لوگوں کو درآمد کرنا پڑتا ہے لیکن کس کام کے لئے، مغلوں کی تغیری کئے۔ لیکن ی محل پہنچنی بہتر ہیں اُن نام کی تفصیبات سے جو ملک کے داخلی بازار کی ضرورتوں کو کبھی پورا نہیں کر سکتیں کیونکہ وہ بہت چھوٹی ہیں اور جو نکان کی پیداوار پر الگت زیادہ آتی ہے اس لئے باہر سے آنے والی چیزوں کا وہ مقابہ نہیں کر سکتیں۔ ریاستی علاقوں میں جہاں آبادیاں دُور دُور ہیں اور جو ابھی خانہ بدوشی کی زندگی کی نزول سے پوری طرح آگے نہ ٹھہرھے ہوں، شائد جدید معاملات کی تنظیم نہیں ہو سکتی اور اگر کبھی جملے تو سے قائم نہیں رکھا جاسکتا۔

”دولت نے عربوں میں یہ خواہش پیدا کر دی ہے کہ وہ دنیا میں بے روک تیز رفتاری کے ساتھ گھومنی پکھیں۔ وہ اپنی خاہم شاہ کو کیوں پابند کریں جب انھیں پورا کرنے کے لئے ان کے پاس وسائل ہیں۔ اس لئے انھوں نے بہترین کاریں، ویڈیو سیٹ اور کپیو ٹراؤ اسی طرح کی دوسری چیزیں جو مغربی ملکوں اور جاپان میں بنتی ہیں خریدی ہیں۔ انھوں نے اپنے مغلوں کے لئے تیار شدہ باغات تک درآمد کئے ہیں۔ ان کے یہاں مُرکبین کافی چوری ہیں۔ ان کے ہوائی اڈے بہت بڑے ہیں ان کی بند رگاں میں بہت دیسی ہیں، اس سے مظلب نہیں کہ انھیں اُنکی چندی مُرکبین ادا نہیں کر رہے ہوائی اڈوں اور بند رگاہوں کی ضرورت بھی ہے یا نہیں۔ انھوں نے نہایت آرام دہ ہوائی جہاز بھی خریدے ہیں... مغربی ملکوں اور جاپان نے ان سب باقاعدہ کو مغلوں کی تجارت کے طور پر کیا ہے۔ انھیں تو اپنا دہ سرایہ والیں لینا سماجی ہے انہوں نے تسلیم پڑھپ کیا تھا، ورنہ ہم دیوالیے ہو جاتے۔“

ان عرب ملکوں میں ایک عجیب و غریب صورت حال یہ پیدا ہو گئی ہے کہ بہت سے شیوخ کاروباریں تھوڑا بہت سرایہ لگانے لگے ہیں، لیکن چونکہ جدید طرز کی تجارت کے گھر سے واقع نہیں ہیں اور اپنی طیش پسندی اور آلام کوئی کے سبب ان سے واقع ہونا بھی نہیں چاہتے، اس لئے ان کے نام سے غیر ملکی سرایہ دار تجارت کرتے ہیں کیونکہ انھیں قانون کی زد سے بچنے کے لئے تجارت بدل دی

طرح کی امداد سے انہوں نے فائدہ اٹھایا اور اپنے وجود کی معاشرتی، سیاسی اور فوجی اساساً کو مضمون کیا۔

یہ وہ حقیقتیں ہیں جنہیں عربوں کے ہمدرد اور دوست بھی نظر انداز نہیں کر سکتے جویں لاال جنہیں نے اپنے مضمون میں ان کی طرف اشارہ کیا ہے اور عربوں کو اپنے بے رحمانہ طرز تحریک اشتانہ بنایا ہے۔ وہ لکھتے ہیں: "عرب اپنی دولت سے ہندوستان جیسے ترقی پذیر ملکوں کی مدد کر سکتے تھے اور ان کے اشتراک سے خود بھی فائدہ اٹھا سکتے تھے... لیکن انہوں نے ایسا نہیں کیا، پاکستان کے ترتیبی منصوبوں سے بھی انہوں نے کوئی خاص لمحہ نہیں لی، البتہ فوجی سامان کی خریداری میں وہ اس کی مدد کرنے کے لئے ہمیشہ آمادہ ہے... خود انہوں نے ایسے فوجی اسلحہ کی خریداری پر ایلوں ڈال رصرف کئے جنہیں وہ استعمال نہیں کر سکتے، غالباً وہ ان اسلحوں کو استعمال کرنے کی خواہش بھی نہیں کریں گے کیونکہ اس میں خود ان کے لئے بڑے خطرات ہیں جن کا سامنا کرنے کی نرتوان میں طاقت ہے اور ناہلیت۔ بعض عربوں نے تو اس خیال کا بھی اہماد کیا ہے کہ انہوں نے یہ اسلحہ اس لئے نہیں خریدے ہیں کہ انہیں ان کی ضرورت تھی، بلکہ اس لئے کہ سیاسی وجہ کی بناء پر وہ ان ملکوں کی حکومتوں کو خوش کرنا اور راضیار کھانا پاہتے تھے جہاں سے یہ اسلحے خریدے گئے ہیں۔

چھٹے سال گرمیوں میں اس قسم کی فوجی اسلحہوں کی خریداریوں کا بھانڈا اس وقت بھوٹا جب اسرائیل نے لبنان پر حملہ کیا، فلسطینیوں کی بستیوں پر زمین اور آسمان سے گولے بر سارے، وہاں سے فلسطینیوں کے اخراج کا مطالبہ کیا اور سیریوت اور فلسطینی پناہ گزیوں کے کمپوں میں ان کا قتل عام کیا۔ اس وقت ایک عرب ملک بھی ان کی مدد کرنے پیوںجا، عرفات اور ان کے ساتھیوں نے اپنی مصیبیت کے ان ایام میں ان کی بڑی العنت ملامت کی، لیکن ان پر کوئی اثر نہیں ہوا۔ فلسطینیوں کے کاڑ کی حمایت میں جذباتی تقریروں کے باوجود، کوئی عرب ملک اسرائیل سے لڑنے کے لئے آمادہ نہ ہوا اور اس کا جو شیجہ معاوہ سب پر ظاہر ہے۔ اسرائیل اپنے مقصد میں کامیاب ہے اور فلسطینی مجاہدین و رہبر کھرہ ہے ہیں۔ اب جنوبی لبنان کی سمت سے اسرائیل کو خطرہ نہیں ہے۔

## سیکولرزم اور مذہب

اس مضمون میں ہم سیکولرزم اور مذہب کے موضوع پر کوئی علمی و نظری بحث نہیں کریں گے۔ ہم آج یہ دیکھیں گے کہ اس طرز حیات کے سلسلے میں مذہبی معاشروں کا یہ ر عمل رہا ہے۔ کوئی ایک سورس سے تقریباً سمجھی مذہب کو، لیکن خاص طور پر ان مذہب کو جن کا رسمیتہ ایک آسمانی کتاب ہے، سیکولرزم کا سخت سامنا ہے۔ مختلف سماں سے اس نے اخیں تاثر کرنے کی کوشش کی ہے اور آج بھی اس کی یہ کوشش جاری ہے۔ سائنس کی ترقی کی وجہ سے اس نظریہ کائنات کو کبھی فروغ حاصل ہو لے جو اپنی فناہی صورت میں تورات، انجیل اور قرآن جیسی مقدس کتابوں سے مطابقت نہیں رکھتا۔ یہ نظریہ فرد کو ایک طرح کی ایسی اخلاقی آزادی دیتا ہے جو مقدس کتابوں کے دینی احکامات کی پابندی سے میں نہیں کھاتا اور جس میں عہد جدید کے فرد کے لئے بڑی کشش ہے۔ اشتراکیت کے اثر سے سمجھی مذہب کے باسے میں بعض بدگمانیاں پیدا ہو گئی ہیں، اس کی طرف سے مذہب پر سب سے بڑا لازم یہ رہا ہے کہ اس سے طبقاتی تفریق مستحکم ہوئی ہے اور طبقاتی گشکش سے پیدا ہونے والے مصائب و مشکلات میں یہ انسان کو صبر و برداشت کی تعلیم دیتا ہے۔

ان یاتلوں کا جواب جو جدید یا سیکولر طرز فکر کی خصوصیات ہیں مختلف مذہبی معاشروں کی طرف سے الگ الگ انداز میں دیا گیا ہے۔ بعض معاشروں نے تو جدیدیت کو یقیناً رد کر دیا ہے، لیکن زیادہ تر ایسے ہیں جنہوں نے بناہر و سیع النظری

لوگوں کی مشارکت کی ضرورت ہے۔ اس طرح امیر دوں کا ایک ایسا بیکار، کامیں اور ناکارہ طبقہ پیدا ہو گیا ہے جسے یکے بعد دیگرے ہیجان انگیز تماشوں کی تلاش رہتی ہے۔ یغیر ملک، تا چند یادہ نہ امریکی اور یورپیں ہیں۔ یہ صورت حال جو مغرب کی جا لا کیوں کے سبب روز بروز پھیدے تر ہوئی جا رہی ہے، مسلمان عربوں کے خلاف مغرب کے عیسائیوں اور ان کے پر دہ میں بعض یہودی سرماہی داروں کی ایک ایسی "جنگ" ہے جسے ہم ایک دوسرے کے اور نئے روپ میں "صلیبی جنگوں" کی تو سیع ہے سکتے ہیں۔ یہ جنگ اس لئے زیادہ خطرناک ہے کہ اس سے مسلمان عربوں کی نہ ہی اور تمدنی اس اس کمزور ہوئی جا رہی ہے، ان میں اسلامی حیثت و غیرت کا شعور اندر پڑا جا رہا ہے اور مغربی تمدنی کی نقلی ایک اسlam کی اخلاقی تعلیمات سے دور لے جا رہی ہے یہی وجہ ہے کہ عربوں کے اس نئے طبقے کے خلاف ۶۔ خواص میں غم و بندھے کے آثار پڑتے جاتے ہیں اور ان میں ایسے گروپ نئے ہیں جو اپنی تلخیوں کا سمجھی کر دیتے ہیں، عرب حکمران طبقے کا ایک قابوں رکھنے کے لئے ان کی سرگرمیوں پر نظر رکھنی پڑتی ہے، اور اس کے لئے سمجھی اپنی امریکی کی طرف دیکھنا پڑتا ہے۔ امریکی کی مدد سے انکوں نے ایک وسیع منظم اور مصنوب طنظم نسق خفیر سراغ رسانی کا تائماً کر رکھا ہے جس سے ہمروقت خوف دہیں کا فضاظاڑی مہجنگی ہے اور آدمی آزادی سے نہ تو اپنے گھر میں رہ سکتا ہے اور نہ باہر گھوم پھر سکتا ہے۔

بہر حال، اگری لال جین کے تجزیے میں خواہ کتنا ہی مبالغہ کیوں نہ ہو، عرب دنیا کے جو مالات ہیں وہ افسوسناک ہیں، خاص طور پر ان عرب ملکوں میں تباہی کی دولت سے مالا مال ہیں، بعض تلخ حقیقتیں ایسی ہیں کہم گری لال جین کی ساری باتوں کی تردید نہیں کر سکتے۔ ہاں، یہ مزدور کہہ سکتے ہیں کہ گذشتہ دس سال کی مدت کو عربوں کے عروج و وزوال کی صدی قرار دینا کسی طرح مناسب نہیں۔ مل کر کوئی یہ جانتا ہوئا کہ صحرائے عرب کے مشرقی کنارے اور خینج کے علاقے میں اتنے دافر نہیں تھے کہ سونے کے چشمے میں جونہ صرف عرب دنیا بلکہ پوری دنیا کے لئے دیسیح اور پیچ امکانات سے معور ہیں، اور آج کون یہ کہہ سکتا ہے کہ مستقبل کس کا ہے اور کیوں ہے؟ زمین و انسان کے تمام خداوں کی کنجیاں خدا کے پاس ہیں، وہی جس کو چاہتا ہے عزت دیتا ہے اور جس کو چاہتا ہے ذلت دیتا ہے۔ ہمیں کسی فرائضی جماعت، کسی قوم کے عروج و وزدال کا فیصلہ اتنی آسانی سے نہیں کر دینا چاہیجے۔ (جو لا تی سی ۱۹۸۳ء)

پورے طور پر اپنے آپ کو اگنی نہیں رکھ سکی ہے۔ دوسری طرف یہ بھی صحیح ہے کہ سیکولرزم کا موثر اور پر زور پر چیخ ہمنزباقی ہے اور عیسائیت موقع موقع سے مختلف طریقے اختیار کر کے اپنا دفاع کر رہی ہے۔ اس صورت حال نے ایک عرصے سے عیسائی معاشروں میں ذہنی و اخلاقی سطح پر غصب کا انتشار پیدا کر رکھ لئے۔

اسلامی دنیا میں سیکولر تصورات ایک طاقتور اور خوش حال یورپ کے پھیلنے ہوئے سیاسی و معاشی اثرات کے ساتھ داخل ہوتے۔ رفتہ رفتہ مسلمانوں میں ایک جماعت ایسی پیدا ہوئی جو اس خیال میں تھی کہ جدید طرز حیات کا پناہ کر رہا ہے (سیکولر تصورات اس طرز حیات کا ایک موثر جزو تھے)؛ سلامی دنیا جس پر یورپ کی بڑی طاقتیں غالب تھیں، اپنا دفاع کر سکے گی، اور اسپس کی طرح طاقتور اور خوش حال ہو جانے گی۔ ایک روایتی سماج میں جہاں لوگوں کو یہ بتا یا گیا ہو کہ رعایا کا یہ نہ ہی فرض ہے کہ حکمران کی اطاعت کی جائے، خواہ حکمران ظالم، فاسد فاجر یا پاک ہی کیوں نہ ہو، سیکولر تصورات کی مقبولیت سے خواہ یہ قبولیت کتے ہی محدود حلقوے ہی میں کیوں نہ ہو سخت کش کا پس انہونا ناگزیر رہا۔ جیسا کہ اور کہا گیا ہے کہ سیکولرزم چونکہ ایک نامہبی تصور ہے اور فرد کو ضمیر و فیصلے کی آزادی دیتا ہے (یہاں اس سے بحث نہیں کر ضمیر و فیصلے کی یہ آزادی بذات خود کیا ہے)، اس لئے اُسے روایتی سماج کا یادی اصول تقابل قبول نہیں ہو سکتا۔ ایک روایتی مسلم سماج میں جہاں حکمران مسلمان تھا، غیر مسلم بھی رہتے تھے اور اسپس مسلمانوں کے ساتھ سیاسی سطح پر مساویانہ حیثیت نہیں حاصل ہو سکتی تھی (سیکولر زندگی کے ہر شعبہ میں مساوات انسانی کا دعویدار تھا، اس لئے غیر مسلموں نے اس کا پر جوش استقبال کیا اور مساوی حقوق کا سرطان بکرنے لگے۔ ان کے اس موقف کو یورپ کی استعاری طاقتی نے اپنے سیاسی مفاد کے لئے استعمال کیا۔ میں الاقوامی سطح پر بھی مسلم یا مسیحی کو دشواری پیش آئی، روایتی معاشرہ دنیا کو دارالاسلام اور دارالحرب میں منقسم دیکھتا تھا، لیکن اب جدید میں الاقوامی قانون کی رو سے دنیا کی ساری آزاد ملکتیں مساوی حیثیت کی حامل تھیں۔

اسلامی دنیا میں سیکولرزم کے حامی ترقی اور خوش حالی کا جو خواب دیکھتے تھے وہ

کا انہار کیا ہے اور اسے آپ کو وقت کے مطابق ڈھلنے پر آمادگی ظاہر کیا ہے۔ عیسائی دنیا میں تو اکثریت بات کہی جاتی رہی ہے کہ برل دانشوروں کی آئینہ یو لو جی سے وفاداری کا ثبوت تو مذہبی جا عتوں کو بھی دینا چاہیے اور اس نگران کی کلیسا (چرچ آف انگلینڈ) میں کئی دہوں سے یہ رجحان غالب ہے۔ لیکن یہ بات بھی کہی جاتی ہے کہ عیسائیت کو سیاست سے کوئی سروکار نہیں رکھنا چاہیے اور یہ کہ عیسائیت سماجی خودت کا نہ مہب نہیں ہے، درحقیقت برل دانشوروں کی آئینہ یو لو جی ایک طرح کی سیاست ہی ہے جسے چرچ آف انگلینڈ نے اپنا کھی میں۔ ”روح عصر“ سے متعلق یہ سبم اور کبھی کبھی منقاد رہو یہ ہمیں کلیساوں کی عالمی تنظیم (وللڈ کونسل آف چرچ) اور رومی کیمپوک کلیسا کے موجودہ موقف میں کبھی ملتا ہے۔ نہ مہب بہر حال دنیا میں سیاسی و معاشری کشکش سے رونما ہونے والے واقعات سے جن کا بالآخر کسی نہ کسی شکل میں نہ سبی زندگی پر کبھی اثر پڑتا ہے، اپنے آپ کو بالکل الگ تھلاک نہیں رکھ سکتا۔ عیسائی نہ سب میں خدا اور سیزر (معنی دنیوی اعتبار سے حکمران یا امکران جماعت اور اس کے ذیلی ادارے) دو الگ الگ خانے بنادیئے گئے ہیں، سو ہمیں صدی کے بعد عیسائی دنیا آنس و خون کے ایک خوفناک سیال سے گزر کر مجموعی طور پر اس بات پر علا متفق ہو گئی لیکن فنڈ امنٹزم کے رجحانات وہاں کبھی کبھی ابھرتے رہے اور JEVONA'S WITNESS کے طرز کی نہیں جاتی قائم ہوتی ہیں۔ مغرب میں آج بھی ایسے بشپ اور پادری خاصی تعداد میں موجود ہیں جو ایمان والوں کے دل میں خدا کو زندہ رکھنے کی سی میں لگائے ہوئے ہیں اور اس کا یقین رکھتے ہیں کہ صرف پادری یہ کام کر سکتے ہیں۔ ایک بیرونی دینیات کا تصور عیسائی مغرب میں خواہ وہ اپنے آپ کو کتنا ہی برل کہے، مقبول ہو رہا ہے، تیسری دنیا کے عیسائی، بنیادی طور پر جن کا رشتہ پسوند عیسائی مغرب سے ہے، استعارو، تاجر اقوام کی مشترک کپنیوں کے رونما فروں عیسائی دعا شی غلبے اور گلہ لیا جگوں سے متعلق آزادانہ نقشوکر تے اور اخباروں اور یک دیڑن کے صحافیوں کو بیانات دیتے ہیں۔ دوسرے لفظوں میں یہ کہ سیاست و معیشت نہ مہب سے

کے خالص اسلامی ریاست نہ قائم کی جاسکے اور قدون اولیٰ کے مسلمانوں کی طرح کی زندگی گزارنا ممکن نہ ہو۔ لیکن ترکوں کا تجربہ ہمارے سامنے ہے اور خود ان ملکوں کا حال بھی ہیں جو علم ہے جو آج "فنا مسئلہ" کے علمبندار ہیں، ہم دیکھتے ہیں کہ پہلے کی طرح آج بھی مغربی سائنس، مغربی ٹیکنولوچی اور اس کی مدد سے بنائی جانے والی چیزوں کے توسط سے سیکولر اریش کا عمل بھی ان ملکوں میں در آیا ہے اور اس طرح در آیا ہے کہ "سرحدوں" کی حفاظت کرنے والوں کو اس کی خوبی نہیں۔

یہ بات صحیح ہے کہ سیکولرزم کے حامیوں کی جماعت نہ تو اسلام کی حفاظت کر سکی اور نہ اسے سیاسی طور پر مضبوط اور طاقتور ہی بناسکی بسوال یہ ہے کہ آج تحفظ اور طاقت کی صفائت کون لے سکتا ہے جب مسلم ملکوں میں وہ اسلامی تیار ہیں ہوتے جن پر تحفظ اور طاقت دونوں کا دار و مدار ہے۔ یہ ایک ایسی صورت حال ہے جس کا مدار اسلامی تحریکوں کے پاس بھی نہیں ہے۔

یہودیت پر بھی سیکولریشن کا گہرا اثر پڑا ہے اور یہودیوں کے معاشرے بھی ایک تناقض کی حالت میں رہے ہیں اور یہ صورت حال آت بھی موجود ہے۔ یہودیوں کا اپنے بارے میں تو ایک روایتی نظریہ پتھا، یہ نظریہ آج بھی موجود ہے۔ سیکولر اریش نے ان کے سامنے دو اور نظریے پیش کئے جو ان کے روایتی نظریے سے مختلف ہکھ، لیکن یہ دونوں نظریے بھی جدید دنیا میں ان کے لئے سکون واطہ بناں کی صفائت نہ بن سکے۔

یہودیوں کا روایتی نظریہ صاف اور سادہ ہے۔ بنی اسرائیل اور خدا کے مابین ایک میثاق تھا جو خدا نے ان سے ایسا کھا۔ وہ اجتناسی طور پر اس میثاق کے شرائط علیک کرنے کے ذمہ دار ہیں لیکن انفرادی طور پر کبھی پر یہودی کی یہ ذمہ داری ہے کہ وہ یہ دیکھتا رہے کہ میثاق پر عمل ہو رہا ہے یا نہیں۔ میثاق کو توڑنا خدا کی نافرمانی ہے، ایک ایسا کنہ جس کی سزاحد و داش کا پاس نہ کرنے والے کو کبھی ملتی ہے اور پوری جماعت کو کبھی۔ بنی اسرائیل نے کئی بار اس میثاق کی خلاف ورزی کی اور سر بر ایتیجہ کے طور پر انہیں جلاوطنی اور منشہ مورک در درد کی فاک چھاننے کی سزا بھگتی پڑی، لیکن اسے تعالیٰ اگر انساف کرنے والا ہے تو وہ حیم و

شروعہ تعبیر ہو سکا گیو نکل سیکولرزم کی علمبردار مغربی طاقتیں خود اپنے ذہنی داخلاتی تضادات کا شکار ہیں، ان مغربی طاقتیں کے تحت الشعور میں جس کی شکلیں میسا یت کا نامیاں حصہ تھا، خود یہ بات جاگزیں کھتی کہ ایک تو یہاں دنیا ہے اور ایک وہ دنیا جہاں "کفار" بستے ہیں اور خدا کی بادشاہی "کافروں" کی دنیا میں کبھی قائم کرنی ہے۔ ہندی سطح پر اس تصور نے سفید قام اقوام کی ذمہ داری" کے نظر پرے کو جنم دیا۔ اب کیا ہتھا جملہ بازیوں، مکاریوں، سیاسی داؤں پرچ اور بوقت ضرورت فوج کشیوں کی راہ ہموار کھتی اور استعمار کی بنیاد پڑنے لگی۔ سیکولرزم کے ہاتھ میں مسلم معاشروں میں یورپ کی استعماری طاقتیں کے ہر اول دستے قاریاے اور ان پر اسلام سے غداری کا الزام لگایا گیا۔ یہ اس وقت بھی تھا جب مغربی تہذیب اپنے نقطہ میزدھ ج پرکھتی اور آج بھی، بلکہ آج تو اسلامی تحریکات کا جھیلیں غلطی سے "فتڈ اسٹلزرم" کا بڑھتا ہوا جوان ہمبا جاتا ہے، ایک سیلاں ہے جو بینا ہر کسی کے روکے رکنے والا نہیں دکھائی پڑتا۔

یکن اسلامی "فتڈ اسٹلزرم" یعنی اسلامیت کی تحریکیں بھی خود اپنے ہی تضادات میں بنتا ہیں، سیکولر بن جانے کا ایک نا دیدہ عمل ہے جو ہر جگہ جاری ہے، یہ تحریکیں اس عمل کی تکیر و تردید کرتی ہیں لیکن ان کے مبلغین مغربی سائنس کے محتاج ہیں اور ان تمام چیزوں کے بھی جنہیں اس سائنس کے اطلاقی مظہر یعنی ٹیکنولوچی نے جنم دیا ہے۔ اٹھارویں اوسانیوں صدی میں ترکی میں یہ بحث بڑے زوروں میں چلی تھی کہ ترکوں کو مغرب سے کیا لینا ہے اور کیا نہیں لینا ہے۔ ان میں ایک گروہ تھا جو یہ کہتا تھا کہ اگر مکاٹب کے پھول لیں گے تو کانٹوں سے دامن نہیں بچا سکتے، یعنی اگر ہمیں مغرب کی تکنیکی مہارت اور دہان کی بھی ہوئی چیزیں یعنی ہیں تو ایسے بہت سے تصورات بھی اپنائے ہوں گے جن کے سبب مغربیوں میں یہ تکنیکی مہارت پیدا ہوئی ہے، ایک اور گروہ یہ سمجھتا تھا کہ ہم پھول چن لیں گے اور کانٹے پھوڑ دیں گے۔ آج کی اسلامی تحریکوں والے بھی کچھ اسی طرح کی بات کرتے ہیں، یعنی مورکار، سیلیفون، فنی، ودی، ایکٹرڈنکس کے تکھونے، کپیوٹر، اور وائنس میشن وغیرہ ضرورت کی چیزیں ہیں، ان کو باہر سے لینے کے معنی ہرگز نہیں ہیں

ڈال دیا۔ اب وہ کہیں کے نہ رہے، بیک وقت جدید نظریہ اور رہایتی نظریہ دونوں سے وفاداری کا اظہار ہونے لگا۔ گویا یہودیوں کی سمجھاری اکثریت اس عہد جدید میں معاافت میں مبتلا ہو گئی۔

جس طرح یورپ کی روشن خیالی کے دور میں یہودیوں میں جدید نظریہ مقبول ہوا تھا، اسی طرح نظریہ قومیت سے جو جدید مغرب کا سب سے زیادہ موثر طاقتوز نظریہ ہے، متاثر ہو کر یہودیوں کی ایک جماعت نے تحریک ہسپوینٹ کی بنیاد رکھی ہسپوینٹ کے علمبرداریہ کہتے تھے کہ یہودیوں کی بقا اور ان کے مذہبی و تہذیبی شخص کا سختگذا اسی صورت میں ممکن ہے جب ان کا من حیث القوم ایک قومی وطن ہو۔ اسرائیل کا قیام اسی خواب کی تعبیر ہے۔

لیکن تحریک ہسپوینٹ کے بانیوں کے حاشیہ خیال میں بھی یہ بات نہیں ہو گی کہ ارض فلسطین میں اسرائیل کا قیام خود یہودیوں کے لئے وہاں ثابت ہو گا۔ مغرب کے جس نظریہ قومیت سے انہوں نے فیضان حاصل کیا تھا، اس کی رو سے مذہب، وطنیت کی بنیاد نہیں ہے۔ اس کی بنیاد سیکولرزم ہے۔ اگر بے وطنی یہودیوں کے لئے ایک مصیبت تھی، تو اسرائیل کے قیام سے دنیا کے تمام یہودیوں کی وہ مصیبت دوڑھیں ہوتی، پھر جن حالات میں اس کا قیام عمل میں آیا اور آج اس کے وجود کو جو خطرات لائق ہیں ان سے ان کی مشکلات میں اضافہ ہی ہوا ہے۔ اس چھوٹے سے ملک میں دنیا کے تمام یہودی نہیں سما سکتے جو پرے عالم اسلام سے یہ ایک مستقل جنگ کی حالت میں ہے۔ ایسی صورت میں ”غرب الوطنی“ ہسپوینٹ کے اپنے مسلک کے برخلاف، یہودیوں کی ایک بڑی آبادی کا مقدار ہے۔ پہلے بھی وہ دنیا کے مختلف حصوں میں منتشر تھے اور آج بھی اپسے ”وطن“ یعنی اسرائیل کی بھلائی اور بقا کے لئے انھیں منتشر رہتا ہے۔ یہودیوں کی حالیہ تاریخ میں سب سے زیادہ الٹی بات یہ ہوئی ہے کہ ان کی ایک جماعت یہ کہنے لگی ہے کہ عام یہودیوں اور اسرائیلیوں میں بنیادی فرق ہے۔ جو یہودی فلسطین میں اگر بے وہ اس لئے وہاں بسے کہ وہ یہودی تھے اور یہودی ہونے کی چیزیت سے انہوں نے اسرائیل

کیم کہی ہے، اس لئے وقت آئے گا کہ وہ بنی اسرائیل کی خطایں معاف کر دے گا ہنر الطیبی اور در در پھر فی کی لعنت ختم ہو گی اور یہودیوں کا بخات دہنہ (MESSIAH) یہودیمیں سخت نشین ہو گا۔

یہودیوں کے اپنے متعلق روایتی نظریے میں ایک بات اور تھی اور وہ یہ تھی کہ باہم شاکرے مقابلہ میں نبوت افضل تھی، اس لئے دنیوی اقدار کے بجائے کمزوری اور ناطاقی یہود کی تاریخ کا ایک اہم حصہ رہی ہے اور اس کے روایتی نظریے میں ناطاقی کوئی ایسی نکرندی اور پریشانی کی بات نہیں ہے لیکن اس کے بخلاف جو جدید نظریے ان میں مقبول ہوا اس نے روایتی نظریے کو بہت گزور کر دیا۔ جدید نظریے کے مطابق یہودی خدا کی نسبت کی جوئی کوئی بزرگزدیدہ قوم نہ تھی اور نہ ہی تاریخ میں خالق کائنات کے نایاں کی حیثیت سے انھیں کوئی امتیاز حاصل کھا، بلکہ اب عالم انسانی میں وہ انسانوں کی مختلف جماعتوں میں سے محضن ایک جماعت تھی جو دسروں کی طرح تاریخ کے مختلف ادوار سے گزری تھی۔ اب وہ سب کے برابر اور عالمی انسانی برادری کا ایک حصہ تھے، یعنی وہ اپنے گھر میں تو یہودی تھے لیکن باہر ہام انسانوں کی طرح انسان۔

جس چیز کو یورپ کی روشن خیال کہا جاتا ہے وہ جب یورپ کی مختلف یہودی بستیوں میں پھیلی تو یہ جدید نظریہ کبھی ان میں بہت زیادہ مقبول ہوا۔ لیکن جب یورپ کی ایک ایسی قوم نے ناسیبت (نازی ازم) کی بھروسہ رتائیں کی جو جدید تہذیب کے قائدین میں سمجھی جاتی تھی، اور پھر اس کے نتیجے میں جو تباہ کاریاں دیکھنے میں آئیں، تو روشن خیال، ترقی اور تہذیب سب کا بھرم کھل گیا، اور یہودیوں نے روایتی نظریے کے مقابلہ اپنے بارے میں جو جدید نظریہ اپنا یا اسکا وہ بھی محضن ایک خواب پریشان ثابت ہوا۔ جس روایتی نظریے کو رجعت پسندانہ ظلمت پسندی کہا جانے لگا کھا، اسی میں اب یہودیوں کو ایک بار پھر اپنے دد کا درماں نظر آیا اور اسی سے پھر توقعات والبستہ کی جانے لگیں، کیونکہ روشن خیال یہودیت جس صورت حال کی وضاحت نہیں کر سکتی تھی، روایتی یہودیت کے رو عالی وسائل اُس سے بخوبی نہ رہ آتا ہو سکتے تھے۔ لیکن اس صورت حال نے یہودیوں کو عجیب مخصوصی میں

## شریعت اور وقت کے تقاضے

اسلام اور عصر جدید کے اس شمارے میں محبوب الارض یعنی سیم پوتے کی دراثت کے مسلسلہ پر تین مصاہین شائع ہو رہے ہیں تینوں مصاہین قدیم طرز پر تعلیم پاتے ہوئے اصحاب قلم سے ہیں، ان میں سے ایک مولانا اسلام جیرا جپوری مرحوم کے قلم سے ہے جو معارف (الخطم گڑھ) میں ۱۹۱۸ء میں (جلد ۳، نمبر ۱-۲) مسائل و فتاویٰ کے عنوان کے تحت اس نوٹ کے ساتھ شائع ہوا تھا: "اس مصنفوں کی تنقید اور اصل مصنفوں کی تحقیق پر علمائے فرانس میں سے کوئی بزرگ سنجیدگی اور ولائی کے ساتھ لکھیں گے تو ہم اس کو شکریہ کے ساتھ شائع کریں گے" معارف میں تو اس سلسلے میں کوئی دوسرا مصنفوں نہیں چھا اور جہاں تک ہیں معلوم ہے اس زمانے میں کسی دوسرے رسالے میں بھی نہیں چھا۔ مولانا جیرا جپوری طبقہ علماء حفییہ میں اپنے غیر مقلدانہ خیالات اور تفریقات کی وجہ سے کچھ زیادہ مقبول نہ تھے، حالانکہ دینی و فقہی معاملات میں ان کی رائے قرآن و سنت ہی پر بنی ہوتی تھی۔ اب ایک مدت کے بعد ہمیں قدیم طرز کے مدرس عربیہ اسلامیہ کے دو عالم و فاضل اصحاب کی تحریکیں دیکھنے کو ملیں، ایک سیم پوتے کی دراثت کے خلاف اور دوسری اس کے حق میں۔ ان میں سے یہی مولانا عبدالرزاق مظاہری کے قلم سے ہے جو مدرسہ مظاہر العلوم (سہمارن پور) سے فارغ ہیں اور دوسری مولانا اکبر الدین فرازی کے غور و فکر کا نتیجہ ہے جو دارالعلوم دیوبند کے فاضل ہیں۔ یہ بات معلوم ہے کہ عرصہ ہوا بعض مسلم مالک میں زیر نظر مسلسلہ کا حل ڈھونڈ کر لئے

کے قیام میں بنیادی روں ادا کیا۔ اب اخیند کیسے اسرائیل سے الگ کیا جا سکتا ہے، وہی طرف یہ چھلے ہے کہ "اسرائیلیوں" کو ہزاروں برس پر کچھی ہوئی یہودیوں کی اُس تاریخ سے بھی بعد انہیں کیا ماسکتا جس میں انہوں نے "غريب الوطن" کے باوجود اپنے مخصوص جماعتی ادارے قائم کئے اور ان اداروں کے سہارے اپنا نامہ سبی و تہذیبی شخص برقرار رکھا۔ اس طرح تحریک صہیونیت جو دوسرے جدید نظریے کا مظہر ہے، یہودی سماج میں ایک نئے تنا و اور انتشار کا سبب بن گئی ہے اور نتیجہ یہ نکلا ہے کہ اسلام اور عیسائیت کی طرح یہودیت پر کبھی جدید تہذیب کے سیکولر آرٹشوں کا اثر پڑا ہے اور ان مذاہب سے والبستہ معاشری سماجوں کو کبھی شکست و ریخت کا سامنا ہے۔ شعروفن سے ہٹ کر اگر تجزیاتی عقل سے جدید تہذیب کا مطالعہ کیا جائے تو ایک اہم بات جو صاف ہو کر صاف نہ آجائے گا، یہ ہے کہ اس کے نظریہ کا ناتاں میں سب سے اہم چیز وہ "انسان" ہے جو عرض جسم رکھتا ہے، اور جونکہ اس میں "عقل محسن" یا "قلب" کی کوئی گنجائش نہیں ہے، اس لئے جو کچھ ہے تجزیاتی عقل ہی ہے۔ روایتی سماجوں کو قوت و توانائی اور اطمینان و آسودگی مذاہب سے ملتی ہے جس کا نظریہ کا ناتاں اُن نورانی تشریفات سے والبستہ ہوتا ہے جو مختلف مدارج سے گذر کر انسان کی روح سے متعلق ہو جاتے ہیں۔ یہ ایک الگ موضوع ہے کہ شعروفن کبھی جب اس تجزیاتی عقل کی زدیں آتے ہیں تو بے روح بن جاتے ہیں۔

اکتوبر ۱۹۸۳ء

مصنفوں ضرور پڑھنا چاہیئے۔ یہ مصنفوں ان ٹین انسٹی یوٹ آف اسلامک اشڈیز (ہندستانی) کے شعبہ اسلامی اور تقابلی قانون کے سماں ہی انگریزی مجلہ Islamic and Comparative Law Quarterly کے جون ۱۹۸۵ء کے شمارے میں شائع ہوا ہے۔

تنزیل الرحمن صاحب نے یہ کبھی لکھا ہے کہ بعض مسلم مالک نے لازمی وصیت کے ذریعہ میں پتے کو دادا کی جامد اموال میں شرکیہ قرار دیا ہے، لیکن پاکستان کے فیصلی لازارڈی نس میں تو اس شرعی حلے کو کبھی نظر انداز کر دیا گیا ہے، آرڈنی نس نمبر ۸ کے سیکشن ۷۶ کے مطابق "اگر ایک شخص کی وفات ہو جائے اور اس کی وفات کے بعد اس کے ان متوفی بیٹوں بیٹیوں کی اولاد موجود ہو جو اس کی زندگی میں وفات پاچھے تھے تو ایسے بیٹوں اور بیٹیوں کی اولاد ان حصوں کی حقدار ہو گئی جو اس کے باب یا ماں کو ملے اگر وہ اس شخص کی موت کے وقت زندہ ہوتے۔" آگے چل کر وہ لکھتے ہیں کہ "یہ قانون شریعت اسلامی کے مطابق ہے یا نہیں ہے، اس سلسلے میں شروع ہی سے پاکستان میں دو نظریے رہے ہیں۔ اس ملک کی سماجی اکثریت کے بیشوں طبقہ علماء (صرف چند علماء کے علاوہ) رائے یہ ہے کہ رازڈی نس کا (متعلقہ سیکشن قانون اسلامی کے خلاف ہے، ہاں جدید تعلیم یافتہ افراد کا ایک چھوٹا طبقہ اسے قانون اسلامی کے مطابق تقویٰ کرتا ہے۔ میرا بنا خیال ہے کہ قرآنی احکامات، احادیث نبوی، صحابہؓ کے نیصے اور تو اتر کے ساتھ امت کا عمل۔ ان سب سے کبھی ثابت ہوتا ہے کہ فیصلی لازارڈی نس کے سیکشن نمبر ۸ سے امت کے اجتماعی نظریے اور موقف کی صریح خلاف درزی ہوتی ہے۔"

مناسب موگا کہ اس سلسلے میں مولوی محمد صاحب کے ایک رسالے کا ذکر کبھی کر دیا جائے جو رام پور (لیوپی) سے جو لائی رائٹ میں آیات مکملات ( حصہ سوم) کے نام سے شائع ہوا ہے۔ اس رسالے کا پہلا مصنفوں "اگر بیٹا نہیں تو پتا اورث ہو گا" ہم نے غور سے پڑھا انسوس کر یہ مصنفوں جذباتیت کی نذر ہو گیا ہے اور دلائل کبھی کچھ ایسے ذریں اور تو کہا نہیں ہیں، لیکن جذباتیت کو نظر انداز کرتے ہوئے، اگر مصنفوں پڑھا جائے تو جن دو ایک نکات کی طرف مولف نے توجہ دلائی ہے، ان پر غور کیا جا سکتا ہے۔

کی کوشش کی گئی تھی اور پاکستان میں بھی پاکستان فیلی لائز آرڈی ننس (۱۹۶۱ء) کے ذریعے تیم پوتے کو دراثت کا حق دلایا گیا ہے، اگرچہ اس آرڈی ننس سے پاکستان کی شرعی مددتوں کو اتفاق نہیں ہے اور وہاں کبھی یہ مسئلہ زیر بحث ہے۔ ہندوستان میں، ایسا معلوم ہوتا ہے کہ طبقہ علماء میں اختلاف لاتے ہے بہر حال یہ ایک علمی و فنی مسئلہ ہے اور اس سلسلے میں انھیں لوگوں کی رائے وزن رکھتے ہیں اور معتبر صحیحی جائے گی جو مسئلہ کے تامدنی علمی پہلوؤں پر نظر رکھتے ہوں اور جس پر ایسے حضرات کا اجماع ہو جائے، لیکن سوال یہ ہے کہ ہندوستان کے خاص حالات میں اسی قسم کا اجماع ممکن کبھی ہے؟

پروفیسر طاہر محمود نے اپنی کتاب Family Law Reform in the Muslim World (بسمی، ۱۹۷۲ء) میں ان مسلم مالک کا ذکر کیا ہے جہاں کسی نکسی شکل میں لازمی وصیت کا قانون نافذ ہے جس کی شے دادل کے لئے لاننی قرار دیا گیا ہے کہ وہ تیم پوتے (پوتوں) کے حق یہی یہ وصیت کرے کہ اس کی حاصلہ دوں میں سے اُس کو اُن کو اتنا حصہ درملے گا جتنا کہ اس کے (ان کے)، باپ کو ملتا اگر وہ زندہ ہوتا۔ بہت پہلے ۱۹۳۶ء میں مصر میں قانون وصیت کے ذریعہ اس مسئلہ کا حل پیش کیا گیا۔ اس کے بعد شام، ٹیولن، مکش اور کچھ دوسرے عرب ملکوں میں اسی طرز پر اس مسئلہ کا حل پیش کرنے کی کوشش کی گئی۔ ان ملکوں کا خیال ہے کہ ان کی یہ کوشش قرآن کریم کے عین مطابق ہے جیسا کہ حسن بصری، طاؤس، امام ابو محمد ابن القاطہ ہری اور یعنی دوسرے فقہارے اس سلسلے میں قرآنی تعلیمات کی شرح و تعبیر کی ہے۔ لیکن پاکستان کی اسلامک آئی ٹیولوچی کونسل کے صدر، جبس تنزیل الرحمن نے اپنے ایک مضمون میں ٹری ہمراحت سے مذکورہ ملکوں کے قانون وصیت کی متعلقہ دفعہ پر تنقید کیلئے اور کہلائے کہ یہ دفعہ سنت رسول ﷺ اور صحابہ کرام ﷺ کی فہم و فیصلے کے خلاف ہے اور ائمہ اربغہ اور دوسرے فقہاء و مجتہدین کے مسلک کی نفی کرتی ہے۔ ان کا خیال ہے کہ چودہ سو برس سے اہل کتاب کا اجماع اسی پر ہے کہ قرآن و سنت کی روشنی میں تیم پوتا محبوب الارث ہے۔ تنزیل الرحمن صاحب کے دلائل علمی اور قوی ہیں اور جو حضرات یتیم پوتے کی دراثت کے مسئلے سے دلچسپی رکھتے ہوں، انھیں ان کا یہ

کے بعد مجتہدین ہوں گے انھیں الگ اربعہ کے جمع کئے ہوئے سرمایہ احکام و مسائل پر لفظ کرنا ہو گا، ان مجتہدین کا اجتہاد دوسری قسم کا ہو گا اور اسے اجتہاد مقید یا اجتہاد منصب ہمیں گے: ”شاہ صاحب نے اسی بات کو المصنفی فی شرح النیطا (جلد ا، صفحہ ۱۱) میں زیادہ وضاحت سے بیان فرمایا ہے کہ چونکہ مسائل لامحدود میں اور جب تک کہ دنیا ہے یہ پیدا بھی ہوتی رہی گے، اور کتب فقہ میں جو کچھ ہے وہ ناکافی ہے، اس بنا پر ہر زمانے میں مجتہدین کا ہر مناضلی اور اجتہاد فرضی ہے۔ البتہ چونکہ اب کوئی مجتہد ائمہ مجتہدین کی کوششوں سے بے نیاز نہیں ہو سکتا اس بنا پر یہ اجتہاد، اجتہاد مستقل نہیں ہو گا جیسا کہ رشاد امام شافعی کا سخا۔

اس سلسلے میں شاہ صاحبؒ نے ایک بڑی اہم بات کہی ہے جسے ہر ایک مجتہد منصب کو (اگر اس زمانے میں یا آئندہ زمانے میں کوئی پیدا ہو) اپنے سامنے رکھنا ہو گا۔ مولانا اکبر آبادی نے اس کی وضاحت ان الفاظ میں کی ہے ”حضرت شاہ صاحب کی رائے ہرگز نہیں ہے کہ ائمہ اور بعد سے کتب فقہ میں جو کچھ منقول ہے اس پر تنقید کرنا یا اس سے اختلاف یا اخلاف کرنا جائز نہیں ہے۔ ائمہ کے خود یا ہمی اختلافات اور ان کے تلامذہ کا ان سے اختلاف خود اس بات کی دلیل ہے کہ اگر ہمارے پاس قرآن و سنت سے دلائل قویہ ہوں تو ہم بھی ائمہ کی رائے سے اختلاف کر سکتے ہیں، چنانچہ شاہ صاحب تفہیمات الہیہ (جلد ا، ص ۲۱۱-۲۱۲) میں فرماتے ہیں: ملار اعلیٰ کی طرف سے میرے دل میں ایک داعیہ پیدا ہوا، اور وہ یہ کہ امام ابوحنیفہ اور امام شافعی کے پیروامت مردوں میں اور ان کی تصنیفات بہت زیاد ہیں ملار اعلیٰ کے علم کے منشا کے مطابق حق یہ ہے کہ ان دونوں کو ایک مذہب تصور کیا جائے، اپھر ان دونوں کو حدیث کی مدقائق کتب میں تلاش کیا جائے۔ پس اگر یہ دونوں مذہب اس کے مطابق ٹکھریں تو انھیں قبول کر لیا جائے اور مگر ان کی حصل کا پتہ نہ چلے تو انھیں چھوڑ دیا جائے؟“

مرحوم مولانا عبد السلام قدوی ندوی ہمارے اس دور کے ان علماء میں سے تھے جو دین اسلام اور شریعت اسلامی کے مزاج شناس رہے ہیں۔ انہوں نے اپنے ایک مصنفوں میں مولانا ابوالکلام آنادل کی ایک خرز کا اقتباس اس انمازیں لیا ہے کہ قیادہ مولانا آنادل کی ملائے سے متفق ہیں۔ مولانا ندوی نے لکھا ہے کہ جب مصطفیٰ نگالانے تک میں خلافت کے ساتھ اسلامی

عرصہ ہو اس نے مولانا سعید حمد اکبر آبادی کا ایک مضمون بعنوان "شاہ ولی اشہد کاظمہ اجتہاد" پڑھا تھا جو "نکرا اسلامی کی تشكیل جدید" (ناشر: ذاکر حسین انسٹی ٹیوٹ آف اسلامک اشڈیز) جامعہ لیلیہ اسلامیہ، نیو ڈیلی، جولائی ۱۹۷۸ء، صفحات ۲۹۰-۲۸۱ میں شائع ہوا تھا۔ اس مضمون کے چند نکلے درج ذیل ہیں:

"ایک معولی سوال ہے، اور وہ یہ کہ جب آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نبی آخرا زمان میں اور قرآن آخڑی کتاب الہی ہے تو پھر زمانے کی ترقی کے ساتھ تہذیب و تدبیح، معیشت و معاشرت کے جو نئے نئے مسائل پیدا ہوتے رہیں گے، ان کا حل کس طرح ہو گا۔ جس طرح یہ سوال سادہ ہے اسی طرح اس کا جواب بھی سادہ اور بے تکلف ہے، اور وہ یہ کہ اجتہاد کے ذریعے۔"

"حضرت شاہ ولی اللہ جنہوں نے شریعت کے ایک ایک جزو اور اس کے ایک ایک سرِ خفی و علی کا حائزہ کمال ترقی نکالی دو دشمن دماغی سے لیلے، وہ شریعت اسلام کے اس پہلو سے پہلو ہی کس طرح کر سکتے تھے۔ ان پر یہ حقیقت خفی ہنسی رہ کتی تھی کہ قرآن مجید کی آیت، الیوم الکملت لکھ دینکم و امتحنت علیکم نعمتی، کے مطابق دین جو اصول و کلیات کا مجموعہ ہے، اس کو مکمل اور کامل تراویدیا گیا ہے لیکن شریعت جو قوائیں و حضور ابط کا مجموعہ ہے، اس کو کامل نہیں فرمایا گیا۔ چونکہ زمانہ برابر بیوائی دوائی ہی، انسانی تہذیب و تدبیح ترقی پذیر ہیں، اس بنابر جدید معاملات و مسائل کے لئے قرآن و سنت، تعامل صحابہ، اجماع امت اور فقیہی نظائر و شواہد کی روشنی میں استنباط و استخراج احکام کا سلسلہ برابر جاری رہے گا اور اس طرح شریعت کے ذخیرے میں نشوونا اور امنا فہرستار ہے گا..."

مولانا اکبر آبادی لکھتے ہیں کہ "شاہ صاحب نے اجتہاد کی دو قسمیں بیان کی ہیں۔ ایک اجتہاد مستقل اور دوسرا اجتہاد منتب۔ انھیں دو قسموں کو انہوں نے یعنی جگہ اجتہاد مطلق اور قید کے لفظوں سے بھی تعبیر کیا ہے": شاہ صاحب کے نزدیک تما رابعہ مجتہدین مستقل تھے اور ان کے بعد اس اجتہاد مستقل یا مطلق کا انقطعاء ہو گیا۔ ان

نہ ہو۔ دراصل بات یہی ہے مگر علم کی کمی، فہم کے تصور روزانے کے تقاضوں سے ناواقفیت، جلت کے فقدان اور قدامت پسندی کی بنابری کی نئے رخ پر قدم بٹھانے کی ہمت نہیں ہوتی ہے اور جب کوئی نیا مسئلہ سامنے آتی ہے تو اس کے حل کے لئے علم افہم و فتاویٰ کی پڑائی کتابوں کی طرف رجوع ہوتی ہے میں حالانکہ جن مصنفوں نے یہ کتابیں لکھی ہیں ان کے سامنے نہ تو یہ جدید مالات تھے نہ موجود تھوڑوں سے باخبر تھے۔ ان لوگوں نے اپنے دور کے مسائل پر غور کیا اور جو مشکلات ان کے سامنے پہنچ آئیں کتاب و سنت کی روشنی میں اسخیں حل کرنے کی کوشش کی اور روزانے کی رفتار لوگوں کی صفر و دیسات کا اندازہ کر کے کچھ آئندہ روزانہ بونے والے واقعات کے بارے میں بھی مشورے دیتے۔ لیکن انسانی دوسری سی اور قیاس آرائی کی ایک حد ہوتی ہے۔ کوئی کیسا ہمی بصیر اور کتنا ہی صاحب نظر ہو وہ صد بار بس آگے کے حالات کا پورا اندازہ نہیں کر سکتا ہے۔ دور روز مستقبل کو بے جا بھی کہنا کی انسان کے بس میں نہیں ہے۔ وہ صرف ماہی کے واقعات اور حال کے تجربوں ہی سے مستقبل کو قیاس کر سکتا ہے۔ اس قیاس میں قدم قدم پر غلطیوں کا صرف امکان ہی نہیں بلکہ وقوع ہوتا رہتا ہے اور) اس کا تجربہ ہم سب کو ہے ॥

ہم جانتے ہیں کہ ائمہ ارجمند یہی سے کہنے یہ نہیں کہا کہ ہمارے اقوال یا ہماری رایوں کی پابندی صفر و دیس میں اور اس سے ان کا منشار یہی ہو گا کہ لوگوں کو اپنا ذہن گھلار کھانا چاہیے اور ہمہ وقت ان کی نظر اس پر ہم خاچا یہی کہ معاملات دنیوی میں وہی اصول معقول، قابل قبول اور بر بنائے انساف سمجھا جائے مگر جس سے لوگوں کو نفع ہوئے، یعنی نفع دینے والی چیزیں مباح، نقمان پہنچانے والی ممنوع ہوں گی۔ شریعت کا بھی یہی مقصد ہے، چنانچہ ابن قیمؓ کی یہ بات بڑی متوازن اور صحیح ہے کہ "شریعت کی بنیاد حکمتوں اور لوگوں کی دنیوی اور اخروی فلاح دینے پر ہے اور شرعاً کل کی کل انصاف ہے، سراسر رحمت اور حکمت ہے اپس جس مسئلے میں انساف کے بجائے ظلم ہو، رحمت کے بجائے زحمت ہو، فائدے کے بجائے نقصان ہو اور عقل کے بجائے بے عقلی ہو، وہ شریعت کا مسئلہ نہیں، اگرچہ اسے بذریعہ تاویل شرعاً میں داخل کر لیا جائے ہو" ॥

معاشرہ انسانی قانون اور اخلاقی اقدامیں ایک ایسا حکم رشتہ ہے جسے بدلتے ہوئے حالات میں ہمیشہ تلاش اور حکم کرتے رہنا چاہئے، اسی تلاش کا اصطلاحی نام اجتہاد ہے۔ لیکن دین اسلام اور

قواسیں کو بھی مہسوں خ قرار دے دیا تو اس کے خلاف دنیلئے اسلام میں شدید ردعمل ہوا گریبل  
مولانا ابوالکلام آناد:

” یہ اس عقیم نصاب تعلیم کا نتیجہ تھا جس نے لئے انداز کو نظر انداز کیا اور  
ان علماء کا قصور تھا جو نور افلاطون و ارسطو کے درگی جا روب کشی میں معرفت  
میں دنیا بدل گئی ہے علوم و فنون کہاں سے کہاں پہونچ گئے ہیں، نظر و نظر  
کا معیار کچھ سے کچھ ہو گیا ہے، ذہنوں کے ساتھے کسی بدل گئے ہیں لیکن  
ہمارے علماء ہنوز یو نانیوں کے پس خورده پرتفاعت کئے ہوئے ہیں۔ وہ  
عصر حاضر کے مسائل فرسودہ کتابوں سے حل کرنا چلتے ہیں اور نئے سوالات  
کے جواب پڑائی گتابوں میں تلاش کر رہے ہیں۔ اس کا علاج یہ ہیں ہے کہ  
ہم کسی کو برا بھلا کہیں اور بڑھتی ہوئی لا دینیت پر صفت اتم کچھائیں بلکہ اصل  
شرابی کو سمجھیں، زمانے کے تقاضوں سے آشنا ہوں نئے انداز نظر سے واقعیت  
حاصل کریں، جدید علوم و فنون کو نصاب میں شامل کریں، مذہب کے اصل  
سرچنیوں تک رسائی حاصل کریں، تقلید جامد کے شیوه قدیم کو ترک کر دیں،  
کتاب و سنت کے اصل نصوص کو غور و فکر کا مرکز بنائیں، نظریں وسعت اور  
نکریں گہرائی سدا کریں، خود ساختہ رسم و رواج کی بندشوں سے آزاد ہوں۔  
اگر ہم نے ایسا کریا تو عصر حاضر کی مشکلات کو حل کر سکیں گے ورنہ ہماری  
کہنہ دیواروں میں یہ صلاحیت نہیں ہے کہ وقت کے اس تند و تیز دھارے  
کو روک سکیں ۔“

اس کے بعد مولانا عبد السلام قدواٹی لکھتے ہیں: ”مسلمان اسلام کو خدا کا آخری دین،  
قرآن مجید کو آخری کتاب اور اپنے پیغمبر (محمد صلی اللہ علیہ وسلم) کو آخری پیغمبر سمجھتے ہیں۔ اسی صورت  
میں اسلامی شریعت کو کس طرح جامد سمجھا جا سکتا ہے۔ جب قیامت تک قرآن مجید زندگی کا  
دستور اعمال اور آخری حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت معیار اعلیٰ ہے تو ان کے اندر قدر گھاٹا میں  
چک ہوئی چاہے کہ اس تحریک پر دنیا میں اسلامی احکام پر عمل میں کوئی دشواری محسوس



شریعتِ اسلامی کے چونکھے میں ہے س تلاش اور جد سلسل یعنی اجتہاد کے لئے جذبہ را لٹھا ہے اس لئے اس کو ٹھوکھا یا اشخاص کی جو ابھن پوری کرتی ہو رہی اس کی اہل ہو سکتے ہے، ہر سو انسان کو نہ تو اس کی ہمت کرنے پاہیزے ملدا رہا اس کی اجانت ہوئی چاہیے، پر اس طبق اجتہادیں ایسا کیا صلاحیت ہے وہ کوئی بحقہ کتابوں میں ذکور نہیں اور شاہ ولی اللہ عزیز نے بھی اپنے رسالے عقدِ الجید فی احکام الاجتہاد و التقید میں اس بحث پر بڑی وضاحت سے روشنی دالتی ہے۔ یہ شرط ہے اگر کسی ایک شخص میں نہ پائی جائیں تو پھر کوئی ایسی ابھن یا مجلس ہو جس میں ان صلاحیتوں میں سے الگ الگ صلاحیت کے ازادیل کر لیکے ایسی اجتہادی شخصیت بن جائیں کہ بقول شاہ صاحب مسلمان اجتہاد کا فرض کفایہ ادا کرتے رہیں۔ ہم دیکھتے ہیں کہ ایک عرصہ سے مسلمانوں نے اس فرض کو ترک کر رکھا ہے، ایسی صورت ہے کیا ہم سب عند اشکنہ گزارنے ہیں؟ یقیناً ہم طبی غفلت میں پڑے ہوئے ہیں اور زمانہ ہے کہ اس کی رفتار تیز ہے، حالات تیزی سے بدل رہے ہیں اور ہماری غفلت کی وجہ سے مسلمان عواظ میں کئی اخلاقی خرابیاں درآئی ہیں، یہی صورت حال رہی تو مزید خرابیاں پیدا ہوں گی اور ہم کافی افسوس مل کر رہ جائیں گے۔

جنور سی ۶۱۹۸